







## المجلس الأعلى للثقافة خلاصة التوحيدي اكتوبر ١٩٩٥ ـ القاهرة

الخطوط للفنان:

هامد العويضى

الاخراج الفني:

سيد عبدالخالق

۷ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

#### مقدمة

## أخسى الذى لم أره!

المعايشة والمسعبة ..

محوران اساسيان يحطمان علاقتي بالنصوص التراثية واصحابها ، فما ان يبدا ارتباطي بأديب أو مؤرخ أو متصوف أو رحالة حتى تتيلور عناصر الصلة ، وأبدا المعايشة ، احتفظ بالمتن على مقربة عنى ، وف الأغلب الأعم يكون فوق مكتبي الذي أجلس إليه جل وقتى ، فإذا فرغت من القراءة الأولى أعود إلى تلك الفصول أو الأجزاء أو المقاطع التي توقفت عندها ، ثم أفرغ إلى كتب أخرى ربما تشرح أو تقرب أو تفسر ذلك المتن الذي بدأ تعلقي به ، وقد أقدم على نسخ صفحات منه في كراسات خاصة الحتفظ بها لذلك الغرض ، وقد علمتني التجرية أن ما تنسخه اليد يكون الصق بالذهن ، وأثبت في خلايا الذاكرة مما أكتفى بقراعته فقط ، ومازلت أذكر ترددي على دار الكتب المصرية ، في مقرها المهيب ، القديم بعيدان باب الخلق ، وقاعة القراءة الفسيحة ، نقية الضوء ، عندما كان يقدم الموظفون لمساعدتي وإرشادي حتى أن أحدهم كان يدعوني لمعاينة أحدث ما وصل إلى الدار من كتب لعلني أجد بعض ما أبحث عنه ، حتى إذا أعجبني كتاب ولم يكن بمكنتي في ذلك الوقت شراؤه لمحدوديةما عندي ، أقدمت على نسخه حتى يمكنني إقتناؤه ، ما نسخته بأق في ذهني ، تعسك به ذاكرتي اكثر مما اكتفيت بقراءته .

واثناء جهادى لاستيعاب المعانى ، اتخيل الكاتب ، أقرا عنه ، مع الوقت أرسم له صورة فى دهنى ، ثم تدب الحياة فيها ، فأشهده كأنه أمامى ، لحاوره أحيانا وأصغى إليه عبر فواصل الزمن السحيقة .

هكذا ارتبطت بعدد من أعظم الشعراء والناثرين ف تراثنا العربي ، حتى لأعدهم شبوخي وأعواني .

الشيخ محمد احمد بن اياس الحنفي المصرى صاحب بدائع الزهور في وقائع الدهور . تقى الدين المقريزي .

الجبرتي

لسان الدين بن الخطيب

الجاحظ

بديع الزمان الهمذاني

الحريرى

المسعودي

التعالبي

الأصبيهاني

الشيخ الأكبر محيى الدين بن عربي

الشيخ عبدالكريم الجيلي

شعراء عديدون من العصر الجاهلي وحتى وقتنا هذا ، وشيخ أجل ، توقفت عنده وأمامه ، وصحبته في وقتى وأمكنتى التي الرحل إليها ، إنه ابوحيان على بن محمد بن العباس التوحيدى ، أحد أعظم الناثرين في تاريخ الأدب العربي ، وأحد أثمتي وشيوخي في اللغة والابداع .

#### علاقة ممتدة

لا يمكنني تحديد التاريخ الذي بدأت به الصلة ، فكثير من الكتب تستقر وقتا طويلا فوق أرفف خْزَائْتَى قَبْلُ أَنْ اقْتَرْبِ مَنْهَا وَاشْرَعَ ، وَإَحْيَانَا تَمْضَى سَنُواتَ ، الْمُهُم -. أَنْ يكون المتن على مقرية ، حتى إذا ما احتجت إليه لا اتكلف مشقة البحث أو السعى ، فما من أمر يكلفني نصباً مثل بحثي عن كتاب لمدة طويلة ، وخلال اربعة عقود من الزمان خبرت سوق المخطوطات والمطبوعات العتيقة . واصبح لى من رجالها خبراء واعوان استعين بهم على الوصول إلى ما يمكن أن يشق على وجوده -ومنذ سنوات طريلة تتجاوز الربع قرن ترقد مؤلفات أبوحيان على مرأي منى ، وإلى جوارها العديد من الدراسات التي اخرجتها المعابع عنه ، وبدأ تعرف به بعد اطلاعي على الامتاع والمؤانسة لكنني لم اتعلق به كثيرا . فالكتاب أحد المراجع التي تضع المسامرات ، والمعارف ، وإن افت نظري روح مغايرة ، وأذكر أنني توقفت مطولا أمام أسماء عدة نسب إليها أبو حيان المشاركة في تأليف مرسائل اخوان الصفا ، وكنت شديد التعلق بهذا المتن . دائم الإبحار في لججه الغامضة . إلى أن تعرفت في نهاية السبعينات بصاحب تونسي يقيم في فرنسا ، درس ويدرس بها ، هو الدكتور عبدالله شيخ موسى كنا ف زيارة إلى مكتبة ابن سينا المتخصصة في الكتب العربية والتي يديرها صديق لبناني نشط، تقع في مواجهة جامعة باريس الخامسة ( احد فروع السوربون ) وعلى مقربة من معهد العالم العربي ، اشار عبدالله إلى كتاب ، الأشارات الالهية ، على الرف ، تحدث عن خصوصية السرد فيه واختلافه عن اساليب السرد القديمة ، بمجرد عودتي إلى القاهرة شرعت في قراءته . ومنذ توغلي عبر صفحاته الأولى يمكن القول انني لم أفارقه حتى الآن ، وأن علاقتي بالتوحيدي بدأت وظلت تتوطد حتى الأن حتى أصبحت أحدى مكوناتي الأساسية ، وقبل التوقف أمام مؤلفاته ، أفضل أنّ أذكر قبسا من سيرته.

## ملامح شخصية

. للأسف ، لم يحتفظ لنا التاريخ بملامح التوحيدى الشخصية ، لم يصفه المعاصرون ، ولم يذكر ملامحه الذين ارخوا له ار ترجموا . لكننى من خلال سطوره اكاد استشف حضوره ، مهيبا ، قلقا ، ربعا اميل إلى الطول ، مهابته خاصة ، مصدرها مضمون روحه الخصبة ، وثراء ثقافته ، وغزارة علمه ، ينازعها اضطراره إلى معايشة ظروف تتناقض مع شخصه ، مع قيمته كما يراها في الواقع ، وكما هي عليه فعلا ، وهذا حال غالب على معظم عباقرة الثقافة العربية ، إدراكهم لقيمة مواهبهم ، واضطرارهم إلى طرق سبل شنى لضمان العيش ، ولنا في سيرة المتنبى الذروة في هذا التناقض . ولعل ذلك سار حتى الآن ، فالجوهر واحد .

## من هو أبو حيان التوحيدي ؟

إننى افضل الرجوع إلى اقدم المصادر للتعرف عليه ، فلنلجأ الى واحد من اشهر مصادر تراجم الادباء ، و معجم الادباء المعروف بارشاد الاريب إلى معرفة الأديب ، لياقوت الحموى . ماذا نجد ؟

#### اعيلسه

يقول ياقوت :

ه على بن محمد بن العباس ، ابو حيان التوحيدى ، شيرازى الأصل ، وقيل نيسابورى ، ووجدت بعض الفضلاء يقول له الواسطى ، صبولى السمت والهيئة ، وكان يتأله والناس يقولون في دينه ، قدم بغداد فأقام بها مدة ، ومضى إلى الرى ، وصحب الصاحب ابا القاسم اسماعيل بن عباد ، وقبله أبا الفضل بن العميد فلم يحمدهما . وعمل في مثاليهما كتابا ، وكان متقننا في جميع العلوم من النحو واللغة والشعر والادب والفقه والكلام على راى المعتزلة ، وكان جاحظيا يسلك في تصانيفه مسلكه ويشتهى أن ينتظم في سلكه ، فهو شيخ في المسوفية ، وفيلسوف الادباء ، وادبيب الفلاسفة ، ومحقق الكلام ، ومتكلم المحققين ، وإمام البلغاء ، وعمدة لبنى ساسان ، سخيف اللسان ، قليل الرضى عند الإساءة إليه والاحسان ، الذم شانه والثلب دكاته ، وهو مع ذلك فرد الدنيا الذي لا نظير له ذكاء وفعلنة ، وفساحة ومكتة ، كثير التحصيل للعلوم في كل فن حفظه ، واسم الدراية والرواية ، وكان مع ذلك محدودا ، محارفا يتشكى صرف زمانه ، ويبكى في تصانيفه على حرمانه ، ولم اد احدا من العلم ذكره في كتاب ولا دمجه في ضمعن خطاب ، وهذا من العجب العجاب ، غير أن أباحيان ذكر نفسه في كتاب و الصداقة والصديق ، وهو كتاب حسن نفيس .

ثم يذكر ياقوت مؤلفات ابى حيان ومنها: كتاب رسالة في الصديق والصداقة ، كتاب الرد على ابن جنى في شعر المتنبى .

كتاب الامتاع والمؤانسة جزءان.

كتاب الاشارات الالهية جزءان .

كتاب الزلفة.

كتاب المقابسات.

كتاب رياض العارفين .

كتاب تقريظ الجاحظ.

كتاب ذم الوزيرين .

كتاب الحيع العقلي اذا ضاق القضاء عن الحج الشرعي .

كتاب الرسالة في صلات الفقهاء في المناظرة.

كتاب الرسالة البغدادية.

كتاب الرسالة في أخبار الصوفية.

كتاب الرسالة في الحنين إلى الأوطان.

كتاب البصائر وهو عشرة مجلدات ، كل مجلد له فانتحة وخاتمة ، كتاب المحاضرات والمناظرات .

#### \*\*\*

للاسف، احرق أبو حيان كتبه كلها في نهاية حياته ، ولم يصلنا منها الاعدد قليل ، نشر كله فيما عدا المجهول الذي لم يكتشف بعد ، ما نشر هو :

- الإمثاع والمؤانسة .
- ما وصلنا من البصائر والذخائر.
- ماوصلنا من الاشارات الالهية .
  - 🗨 المقايسات .
  - الهوامل والشوامل.
    - 🗢 مثالب الوزيرين .
- ♦ رسائل ابي حيان ومنها: رسالة السقيفة، رسالة الحياة، رسالة في الكتابة، ورسالة في تصنيف العلوم.

هذا ما وصل إلينا من مؤلفات التوحيدي . لعل القادم الآتي من الزمن يكشف لنا بعضا مما اختفى أو تبدد ، لكن .. يبقى السؤال ، من هو أبو حيان ؟

لماذا تتحامل عليه القدامي وبعض المعاصرين؟

للذا أحرق كتبه

أى حال بلغ به هذا الحد المفزع؟

كل سؤال يحتاج الى وقفة مطولة.

\*\*\*

للأسف ..

لا تشفع الموهبة لصاحبها ل تاريخ الثقافة العربية وحتى حاضرها المعاصر ، يستوى الأمر عند ظهورها أو بعد ثبوتها ، ومن خلال تأمل لسير البدعين الكبار . شعراء كانوا أو ناثرين أو فلاسفة أو علماء ، نامج ذلك العمراع المستتر احيانا ، الظاهر في معظم الأحوال ، بين أصحاب المواهب ، وبين أصحاب الشأن ، بين الاديب وصاحب الثروة ، أو السلطة ، على الشاعر أن يسعى دائما كالمتسول ألى هذا الملك أو ذلك السلطان ، لينظم مدائحه ، وليستجدى الرضا والدرهم أو الدينار حتى يمكنه العيش ، حتى لا يموت جوعا ، يستوى في ذلك أى شاعر صغير أو المتنبى أو البحترى أو أى قامة كبرى ، وحتى يحل الشعراء هذه المعضلة ، اضطرارهم إلى المديح كى يعيشوا ، كى يلتمسوا لأمان ، لجاوا ألى بدء قصائدهم بالنسيب ، بالغزل ، وهنا يعبر الشاعر عن ذاته بصدق ، حتى إذا أنه نشار أو يعى فيه أن المديح ثاخر ، أو .. يجب أن يبدأ ، ينقلب على الفور وتبدأ انصنعة وببدأ الافتعال ، وإذا أعدنا قراءة الشعر العربي سوف نجد هذه الظاهرة ، وبالنسبة لى ، انصنعة وببدأ الافتعال ، وإذا أعدنا قراءة الشعر العربي سوف نجد هذه الظاهرة ، وبالنسبة لى ، عندما أعيد قراءة ما أحببته من شعر القدامى ، فاننى اكتفى بقراءة الأجزاء الأولى حيث التلقائية والصدق ، حتى إذا ما وصلت إلى بدايات المديح لا اكمل ، حتى لو كان مديح المتنبي لسيف الدولة الذي كان معجبا به حقا ، في أحيان نادرة كان الشاعر يصيغ مديحه متضمنا ذما خفيا ، كما فعل المتنبى عند مدحه كافورا .

مهما عظمت قامة الأديب ، فإنه مضطر إلى خطب ود ذوى الجاه والسلطان ، ومن هنا وجد بعض اصحاب الرؤى الثاقبة ، والمواهب الاستثنائية انفسهم في تناقض فظيع ، فمن ناحية يشعر الواحد منهم بذاته ، ويدرك تقوقه ، وتفرده ، وما يعكن أن يقدمه ، لكنه في نفس الوقت مضطر إلى الوقوف بنبواب القصور ، وطرقها بادب وهذلة ، فإذا ما سمح له فإنه يقعى امام صاحب الجاه ، ينشد الديج ، أو ينظم ما يطلب به الود ، ويتير الرضى عنه ، وقد يتحول إلى ما يشبه بالهلوان ، عندما ينظر اليه صاحب الجاه ويشير الى شمعة أو تقاحة أو شى مما ويطلب من الشاعر أن يقول شيئا على الفور ، يمتحن بذلك بديهته وقدرته ، ولا تخلو كتب التراث العربي من هذه الوقائع السخيفة التي تعكس يوية معينة للتقافة ، الموهبة ، رؤية تعتبرها حلية أو لعبة لقضاء الوقت ، أو وسيلة لدعم المكانة ، وهذه النظرة سارية ، مستمرة إلى الآن ، ولاشك أنها من أهم أسباب التدهور التقاف .

من الأمور اللافئة للنظر انشغال القدامي وبعض المحدثين بتحقيق نسب الأديب ، والاحظ ف كتب التراجم على اختلاف القرون كلها ، ذلك التقدير الذي يشنه صاحب الكتاب للشاعر أو الفقيه أو العالم إذا كانت شجرة نسبه كريمة تنتهي إلى أصول نبيلة ، وفي دراسة حديثة من قرننا نقرأ ذلك الجهد الذي بذله الأستاذ محمود محمد شاكر ليثبت لنا أن المتنبي لم يكن والده سقاء يملا قرب الماء ويوزعها على البيوت ، وكأن مكانة المتنبي ستنقص لو أن والده كأن سقاء فعلا .

هكذا اهتم القدماء والمحدثون ايضا بأبى حيان التوحيدى ، فراحوا يبخثون عن أصله ونسبه ، ولقد نظرت في مؤلفات أبى حيان ذاتها الأتبين تفاصيل حياته ودخائلها ، وبعكس المؤلفين العرب القدامى ، أدلى الرجل بالكثير من التقاصيل التي تنبىء بعا كان عليه ، وتشير إلى أحواله ، يقول في البصائر والذخائر :

، إن عمى كان قاعدا في بعض العشيات في قطيعة الربيع ، فلچتزت به متوجها إلى مجلس أبى الحسن بن القطان الفقيه الشافعي ، فقال له جلساؤه ان أبن أخبك يا أبا العباس مجتهد في طلب العلم يخدو ويروح ، ولقد سمعنا منطقه فاستأنسنا به ، وقد كتب الحديث الكبير وسافر ، وتصوف ، فقال الجماعة : هذا كله كما تقولون ، ولكن له عيب واحد ، قالوا : وما هو ؟

قال: يأكل ف كل يوم أربعة أرغفة، فورد على الجماعة ما حيرها واضمحكها ٠٠.

فقد أبو حيان والديه مبكرا ، وكفله هذا العم القاسى ، ولا نقرا عن طفولته ، أو عن صباه ، بل أننا لانجد فى كتبه التى وصلتنا أى اشارة إلى أسرة ، إلى زوجة ، إلى أبن أو ابنة ، وأكاد أوقن أنه عاش وحيدا تماما ، منذ طفولته ، وصباه ، وحتى شيخوخته .

عاش غريبا ومات غريبا .

هذا أهم مدخل لفهم أبو حيان والاحاطة بمكنونه ، لقد بدأت غربته مبكرة باليتم ، واكتملت عبر مراحل حياته ، خاصة مع ادراكه لذاته ، وقيمته ، واضطراره في الوقت نفسه إلى السعى هنا وهناك ، إلى طرق أبواب العماد وأبن العميد وغيرهما ، وعبر عن غربته بعمق لم أعرف له مثيلا في الادب العربى ، أو الأجنبي ، ولكم أقرأ مثل السطور التألية بصوت مرتفع .

« فقد أمسيت غريب الحال ، غريب اللفظ ، غريب النحلة ، غريب الخلق ، مستأنسا بالوحشة ،
 قانعا بالوحدة ، معتادا الصمت ، ملازما للحيرة . محتملا للاذى ، يائسا من جميع ما ترى » ،
 اتوقف واشعر بزفراته الحرى تدركنى بعد الف عام ، فأشفق واحنو واكاد اقول بنطقى المسموع .

ه أه يا أخي الذي لم أره .. . .

لقد وردت سطوره السابقة فى كتاب ، الصداقة والصديق ، وهو من أجمل كتبه وفى تقديرى أن هذا الكتاب ما هو إلا رسالة حنين جارفة إلى الصديق الذي لم يعرفه أبو حيان ، إنه تعبير عن احتياجه إلى الصداقة ، إلى الآخر الذي لم يعرفه قط ، ولم يعرف حنوه ، وفى مقدمة ، الصداقة والصديق ، نقرأ تعبيرا حادا ومؤثرا عن الغربة ، وكأنه ينبه بشكل غير مباشر إلى أهمية معنى الصداقة بوصفه حال وحدته وشدة وحدته .

بدا أبوحيان يتيما ، عصاميا ، ولو أن ثقافتنا العربية تحترم الموهبة لصار جهد أبى حيان من أجل تحصيل العلم وتكوين نفسه مثالا يحتذى ، ودرسا يلقن لمن هم فى بداية الطريق ، لكن جرى التعتيم عليه ، حتى إن القدماء والحدثين لم يختلفوا على شخصيته كما اختلفوا حول نسبه وتاريخ ميلاده ، وتاريخ وفاته ، لم يصل من أخباره إلا القليل ، والقدر اليسير ، وكما يقول ياقوت فى معجمه ، « لم يذكره أحد فى كتاب ولا دمج فى خطاب » .

غير أن أبا حيان لم يكن نصيبه التجاهل فقط، ولكن التشويه أيضا،

#### \*\*\*

يكفى أن أقدم نموذجا لبعض من ترجم له ، فى كتاب ، سير أعلام النبلاء ، تصنيف الإمام شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبى ، المتونى سنة ٧٤٨ هجرية أى بعد أبى حيان بحوالى ثلاثة قرين ونصف ، يقول فى مطلع الترجمة :

الضال ، الملحد ، أبو حيان ، على بن محمد بن العباس ، البغدادى ، الصوف ، صاحب
 التصانيف الأدبية والفلسفية ، ويقال ، كان من أعيان الشافعية ... ..

اما ابن الجوزى فيقول : « زنادقة الإسلام ثلاثة ، ابن الراوندى ، والتوحيدى ، والمعرى ، وشرهم التوحيدى لانهما صرحا ولم يصرح ، .

وهنا نتوقف امام ظاهرة اخرى فى تقافتنا العربية ، وهى ظاهرة الاشاعات ممتدة المدى التى تعبر القرون والدهور المتعاقبة ، فيكفى أن يطلق أحد الموتورين اشاعة ما ، وتتردد بعض الوقت إلى أن يقدم أحدهم على تدوينها ، فتبدو كحقيقة ، وربما كانت اشهر اشاعة من هذا النوع ما قيل عن ادعاء أبى الطيب للنبوة ، حتى صدار اسمه ، المتنبى ، ، مع اننى قرات ديوانه الذى رتبه بنفسه ، وحاولت

جاهدا ان اعثر ولو على تلميح خفى ، غير اننى لم الجد ، ولم استشعر ، اما ف حالة ابى حيان فالأمر أقدح ، ذلك ان من يطالع كتبه ، خاصة ، الاشارات الالهية ، سوف يجد مناجاة عميقة ، لا يمكن ان تصدر إلا عن روح عميقة الإيمان ، ويبدو ياقوت اكثر انصافا ، يقول عنه انه كان :

معوف السمت والهيئة ، وكان يتاله ، والناس على ثقة من دينه .. شيخ الصوفية وفيلسوف .
 الأدباء » .

ول طبقات الشافعية يقول السبكي مدافعا عن ابي حيان خاصة في مواجهة الذهبي ، يرجع السبكي الاتهام إلى :

اتهام الذهبي للرجل بسبب كراهية \_ الذهبي \_ للصوفية .

شم يقول :

ولم يثبت عندى إلى الأن من حال ابى حيان ما يوجب الوقيعة فيه ، ووقفت على كثير من كلامه
 فلم أجد فيه ما يدل على أنه كان قوى النفس مزدريا بأهل عصره ، ولا يوجب هذا القدر أن ينال منه
 هذا النيل ، .

أليس ما قاله الذهبي هو منهج التكفير الذي مازال يمارسه البعض في عالمنا العربي ضد خصومهم في الرأي ، أو من يختلفون معهم أيا كانت درجة الخلاف ، لأن الذهبي يكره الصوفية ويبدأ ذكره لأبي حيان بهذه التهمة البشعة ، وتتحول إلى ما يشبه الحقيقة ، ويضطر آخرون الى الرد ، فتصبير عقيدة الرجل إلى أن تصبح موضع جدل ، بل ربما كان ذلك أحد الأسباب التي أدت ألى غياب ذكره وعدم تداول كتبه التي بقيت بعد أن أحرق معظمها ، بل صار البعض يتشاءم من قراءتها أو تداولها .. وهذا عجيب !

#### 李爷春

كثيرة تلك المؤلفات، خاصة في القرن الحالى عن أبي حيان، منذ أن كتب حسن السندوبي مقدمته الوافية لكتاب المقابسات المطبوع في مصر سنة ١٩٢٩، توالت بعد ذلك الكتابات للدكتور زكى مبارك في و النثر الفنى في القرن الرابع الهجرى و. وأبو حيان للدكتور عبدالرزاق محبى الدين (العراق) وأبو حيان للدكتور زكريا ابراهيم (العراق) وأبو حيان للدكتور أحصان عباس مصر) وأبو حيان للدكتور أحصان عباس (المبنان) وأبو حيان للاستان على دب (تونس) ... (لبنان) وأبو حيان للاستان على دب (تونس) ... هذه المؤلفات ساعدتنى وأضاعت وفسرت ويسرت ويسرت وغير أن المصدر الأول عن أبي حيان بالنسبة في وادعها دخاته و في حالة فريدة ونادرة من حالات الأدب العربي .

#### \*\*\*

إعتداد شديد بالذات ، ربما كان أحد الاسباب القوية التي قوت ذلك الشعور بالغرية . وفاء عميق لاسانذته ، أبي سليمان المنطقي السجستاني ، يحيى بن عدى ، (الفلسفة) ، والرماني ، وأبو سعيد السيراني (في اللغة والأدب) القاضي المرورذي أول اسانذته خاصة في الفقة . وايضا المعافى بن زكريا النهرواني ، وكان من علماء عصره ، وبرع في عدة علوم .

يحدثنا أبو حيان عن شيوخه بإجلال وحب وتعظيم ، سعى هو إلى كل منهم لتحصيل العلم ، درس النحو ، واللغة ، والمنطق ، وعلم الكلام ، والفلسفة ، والحديث النبوى الشريف ، وممن سبقه أعجب بالجاحظ وأحبه وأخلص له الود ، وأحيانا تكون العلاقة بين الأدبيب وأدبيب عاش ف عصر أخر ، وزمن مغاير ، أقوى من تلك العلاقة التي يمكن أن تقوم بينه وبين معاصريه ، وقد خبرت ذلك وعرفته ، وأقوى دليل علاقتي بأبي حيان الذي أعتبره من أجل شيوخي وأقرب صحبى ، هو الذي لم ينعم بالصحبة في حياته !

لاشك أن خطوات تكوين أبى حيان لنفسه والثقافته تشكل سيرة رائعة ، ألم إلى بعض تفاصيلها في كتاباته ، ولم يكن ذلك سهلا في عصر اضطراب وتمزق ، كان القرن الرابع الهجري مليئا

<sup>🔥 🗆</sup> خلاصة التوحيدي 🗇

بالمتناقضات ، فرغم ازدهار النقافة العربية بتفتصها على الثقافات الأخرى ، خاصة اليونائية والفارسية ، وصبغها أثار هذه الثقافات المنقولة بالروح العربية ، رغم ازدهار الأدب ، والنثر بصفة خاصة ، وظهور فن المقامة ، وتطور فن الرسائل ، إلا أن العصر كان مضطربا سياسيا واجتماعيا ، إذ شمل الضعف دولة الخلافة العباسية ، وتناثرت اطرافها ، ودب الفساد إليها ، واتسعت الهوة بين اثرياء لا يعرفون كيف ينفقون مالديهم ، وفقراء اغلبية يأكل بعضهم بعضا في ايام المجاعات ، حتى أن بعض المصادر التاريخية تروى مشاهد مرعبة عن أمهات اضطرين الى أكل أبنائهن ( نشوار المحاضرة للتتوشى ما الجزء الأول مصفحة ١٥٥ ) يصف لنا أبو حيان أحوال الناس ف عصره ، خاصة سنة ٢٧٠ هجرية ، يقول في كتاب الإمتاع والمؤاسة :

كنت بنيسابور سنة سبعين وتلثمانة ، وقد أشتعلت الفتنة بخراسان ، وغلا السعر ، وأخيف السبيل وكثر الارجاف وساءت الظفون ، وضجت الغامة ، والنبس الرأى ، وانقطع الامل ، ونبح كل كلب كلب من كل أسد من كل أجمة ، وضبح كل ثعلب من كل قلعة » .

ف تلك الظروف الصعبة راح أبو حيان يطوف شرقا وغربا ، من بقداد إلى سر من رأى ( سامراء ) إلى سمرقند ، إلى الري ، إلى جرجان ، إلى جند سابور ، إلى مكة التى حج إليها سيرا على الاقدام بصحبة جماعة من الصوفية ، إلى شيراز التى كانت نهاية المطاف ، حيث بلغ فيها رأس الجداد ، أو نهاية المائط ، وانحسر ظله ، وثوى في أرضها .

الصيانا ، اتساعل .

متى كان يكتب؟ وابين؟، وكيف تمكن من الاطلاع؟

اعرف أنه عمل وراقاً أي ناسخًا للكتب، ورغم صعوبة المهنة ، الا انها مكتته من الاطلاع الواسع العميق ، وقد خبرت هذا في مطلع حياتي عندما كنت اضطر إلى نقل بعض الكتب من دار الكتب بباب الخلق ، تلك التي لم استطع اقتناءها ، ما نسخته منها بقي محفورا في ذهني حتى الآن ، اكثر من الكتب التي اكتفيت بالاطلاع عليها ، ما نسخته كتب معدودة ، غير أن أبا حيان عمل بالوراقة معظم سنوات عمره ، وله رسالة نادرة في فن الكتابة ( الخط) . لم يحدثنا عن مكتبته الخاصة ، أو كتب التي كان يعتز بها ويبقيها بقربه ، وإن كنت أشك في وجود مثل هذه المكتبة مع تلك الحياة المضطربة ، البائسة ، المعذبة ، ولكم يبدو التناقض شاسعا بين رسوخ مؤلفات أبي حيان ، وظروف حياته القاقة والتي لم يستقر خلالها في مكان وثير ، أو حتى تتوافر فيه الحدود الدنيا للراحة ، بل إن ما وصلنا من وصف لثيابه وأحواله على فترات مختلفة يؤكد أنه كان مضطرب الحال ، يعاني اللهاقة والغربة ، رغم ذلك فقد وصلنا منه هذا التراث الثرى ، الغني .

#### \*\*\*

ذكرنا نقلا عن ياقوت الكتب التي وضعها ولم يصلنا معظمها ، ونتوقف عند الكتب التي وصلتنا وطبعت ، اولها البصائر والنخائر ، والمرجع انه اول ما وضع ابو حيان ، ويعد اضخم كتبه من ناحية الحجم ، ويعتبر بمثابة دائرة معارف تعكس معرفة عصره ، وثقافته هو المتنوعة ، وقد اخترت منه المقدمة ، اما متن الكتاب فيتكون من أمثال ، وحكم ، ونوادر ، ومقتطفات تورد بدون منهج ظاهر محدد ، ويتناول مسائل لغوية ، وادبية ، وتراجم واخبار ، وبه نصوص من كتب ضاعت اصولها ، ويقول التوحيدي واصفا كتابه :

 وإنما انباعد قليلا ، واتقارب قليلا ، وأذكر فصلا نحوا ، وفصلا كتابيا ، وفصلا كلاميا وفصلاً فقهيا وقصلا فلسفيا وقصلا لغويا وفصلا شعريا ،وأشبع ذلك كله بما احتمل من الاعتراض والبحث والتقسير » .

#### 泰泰布

الكتاب التالى هو « اخلاق الوزيرين » أو » مثالب الوزيرين » ، ويرجح الدكتور عبدالواحد الشيخ في بحثه القيم عن أبى حيان وجهوده الأدبية والفنية انه ثاني كنبه ، لأن البصائر استغرق تأليفه حوالى خمس عشرة سنة ، انتهى منه حوالى سنة خمس وستين وثلاثمانة ، بعد أن فرغ رحل إلى

نرى . منتمسا الرعاية عند الصاحب ابن عباد ، لكن خاب سعيه ، وعاد من الرى خاوى الوفاض ، وند يكن حظه عند ابن العميد بافضل مما لقيه عند ابن عباد ، وكان كل منهما وزيرا له نفوذ وصاحب بلاط ، وكل منهما يحيط نفسه بالادباء ، غير أن كلا منهما ، شأن أصحاب السلطان الذين يتضاهرون برعاية الأدباء ، لايحبون الادباء المعتدين بانفسهم ، اصحاب المواهب الكبيرة ، وكلا الوزيريز كان له موقف مشابه من المتنبى ، صحيح أن ابا حيان لجأ إليهما ، ولكنه في اعماقه كان يدرك قيمتهما الحقيقية ، ولم يكن مداحا كالشعراء ، إنما يبدو انه لم يكن يستطيع أن يخفى ما يدور في نفوس الساعين اليهم ، بل إنهم قد بشترطون مواصفات معينة للقرب منهم قد نظال الملامح الجسدية ، انصرف أبو حيان عنهما خانبا ، خاوى الوفاض ، وإذا له يقدر الادب على مواجهة السلطان بالفعل ، فانه يلجأ الى الكلمة ، إلى ادانه الوحيدة ، هكذا أقدم أبو حيان على تأليف كتاب « أخلاق الوزيرين » والذى تضمن أعنف هجاء يمكن أن نقراه في الادب العربي ، وإن كان لم يستسلم لفضبه تماما ، فقد ذكر لكل منهما ما يمكن اعتباره ميزة ، غير أن قيمة الكتاب تكمن في إبرازها لتلك العلاقة المعقدة بين الادب والسلطة ، بين الكاتب والسلطة ، بين الكاتب والسلطة ، بين الكاتب والسلطة ، بين الكات العربي منذ عصر أبي حيان وحتى الآن .

\*\*\*

راح أبو حيان يحاول التقاط أسباب رزقه من أعمال متواضعة ، مرة يمهنته الأصلية ، نسخ الكتب ، ومرة بالعمل في البيمارستان ( المستشفي ) كملاحظ للمرضى ، وربما بلغت غربة التوحيدى مناها في تلك الفترة الصعبة التي لم يكن يجد خلالها قوت بومه ، حتى أضطر إلى أكل أعشاب المصحراء ، هذه الغربة وتلك الوحدة ، جعلته يتوقي إلى الصداقة ، وباستثناء المقدمة والخاتمة التي يعبر فيهما عن داته ، فقد جمع في المتن أمثلة وحكايات عديدة حول معاني الصداقة ، وما يتصل بالوفاق والخلاص والرئاء ، والنفاق والحيلة والخداع والاشتواء والاستكانة والاحتجاج يقول أبو حيان

م وما من احد إلا وله في هذا الفن حصة لأنه لا يخلو احد من جار او معامل او حميم او صاحب و رفيق أو سكن أو حبيب أو صديق او اليف او قريب أو بعيد او ولى أو خليط ، كما لا يخلو ايضا من عدو كاشح او مداج أو مكاشف أو حاسد أو شامت أو منافق أو مؤذ أو منابذ أو معاند أو مذل أو مضل أو صفل . فالإنسان مدنى بطبعه من

إننى اعتبر كتاب « الصداقة والمديق » من النصوص الفريدة في النثر العربي ، ويجمع بين المكتابة الذاتية بما تضمنه من حديث أبى حيان عن نفسه وهذا ما توقفت عنده ، وبين المختارات الترية التي تدور كلها حول معنى الصداقة وجوهرها ، الصداقة التي حرم منها فكان اغترابه العظيم .

各交益

أنوزير ابن سعدان يسأل ، وأبو حيان يجيب على امتداد أربعين ليلة ، في مجملها ليالي الإمتاع والمؤانسة .

والوزير ابن سعدان معن اتصل بهم ابوحيان . وكما يرجع الاستاذ احمد امين ، فهو أبو عبدالله الحسين بن أحمد سعدان ، وزير صمصام الدولة البويهى من ٣٧٦ هجرية الى ٣٧٥ هجرية ، وهو الذى وضع من أجله الكتاب ، وكان ابن سعدان شغوفا بالمعرفة من فنون شتى ، كالفلسفة والاخلاق والادب واللغة والدين ، وهو كما يبدو من خلال الكتاب محاور ايجابى ، فأحيانا ينقد إجابات أبى حيان ويحاوره فيها ، وربما اظهره أبو حيان كذلك ترضية له ، لكننا فى كل الأحوال نجد انفسنا فى موقف فريد فى كتب التراث العربى القديمة ، فالسائل هو الوزير صاحب السلطان ، والمجيب العالم هو الاديب الفقير ، هو أبو حيان نفسه .

خلال ليالى المسامرة جرت الأسئلة والإجوبة ، ويبدو أن أبا حيان لم يخطط لتدوينها في كتاب ، غير أن أبا الوفاء المهندس ( محمود بن محمد بن يحيى بن اسماعيل بن العباس البوزنجاني المولود

سنة ۲۲۸ والمتوفى سنة ۲۸۸ هجرية ) طلب من أبى حيان أن يدون له ما سامر به الوزير . ذلك إنه هو الذى قدم أبا حيان إلى الوزير ، ولما بلغه ما يجرى من مسامرة عاتب أبا حيان لأنه اختص الوزير بسمره ، وذكره بقضله فى تقديمه إليه ، وطلب منه أن يكتب ماجرى ، وبدأ أبو حيان يكتب ليالى ( الإمتاع والمؤانسة ) ويبدو أنه كان يرسلها أولا بأول ، إلى أبى الوفاء المهندس ، إذ يذكر فى أول الجزء الثالث :

« أوصلت إليك الجزءين الأول والثاني على غلامك فائق وهذا الجزء هو الثالث ...»

ليس للكتاب موضوع واحد ، وإنما الهائين مختلفة من المعرفة ، كما تضمن مناظرات حول ايهما الفضل ، العرب ام الفرس ؟، وانحاز أبو حيان إلى العرب ، ومناظرة بين ابى سعيد السيراق ومتى بن يونس فى المنطق اليونانى والبيان والنحو العربى ، كما كشف عن اسماء بعض جماعة الخوان الصفا ، التى قد يكون أبو حيان واحدا منها ، وقد اخترت من هذا الكتاب ما يعبر عن ذات أبى حيان ، خاصة المقدمة ، فعندما يكتب أبو حيان عن ذاته ، عندما يعبر عن أرائه ، نجد انفسنا امام نمط نادر من الكتابة فى النثر العربى وفى ذلك تكمن فرادته .

#### 未会有

السؤال أول الطريق إلى المعرفة ، أول خطوة إلى أفق العلم بالشيء المسئول عنه خاصة ، وبالاحاطة عامة . يرتبط السؤال بالتوق ، بالشوق ، بالرغبة في أن يلم الإنسان بما لا يعرفه ، والسؤال لا يصدر إلا عن الإنسان ، من بين كافة المخلوقات التي تسعى ، لا يتوجه بالسؤال إلا الإنسان ، والسائل يكون في الأغلب الأعم جاهلا بما يستفسر عنه ، غير أن المجيب لا يكون بالضرورة عالما ، بل أحيانا ما يتضمن السؤال أشراقات معرفية أكثر وأعمق مما تتضمنه الإجابة ، وهنا يصبح السؤال مفجرا للمعرفة ، محرضا على التماسها ، والوصول إليها ، يصبح السؤال في حد ذاته معرفة ، وأحيانا يتضمن الجواب أيضا إما بصيغة أشارة خفية إلى الإجابة ، أو بنطق السؤال فيما يتعلق بالمحلور ، المسكوت عنه ، ما يصعب الاقتراب منه .

تلك قيمة السؤال المعرفية ، ومن هنا تأتى أيضا قيمة الكتاب الفريد ، النادر ، الذي لا أعرف له مثيلا في التراث العربي ، كتاب « الهوامل والشوامل » والمتضمن أسئلة التوحيدي ، وأجوبة الفيلسوف المتكلم مسكويه .

#### 李安安

يقول الحققان الجليلان ، احمد أمين واحمد صقر ، في مقدمة الطبعة الوحيدة ، للجزء الأول من « الهوامل والشوامل » ، والتي صارت أنفس من المخطوطات لندرتها ، وفي معرض تفسيرهما لهذا العنوان ، أن الهوامل مقصود بها الإبل الهائمة ، الشاردة ، أما الشوامل فهي الحيوانات التي تضبط الإبل الهوامل فتجمعها ، غير أن الدكتور احمد محمد الحوف في كتابه عن التوحيدي يختلف في تأويل العنوان ، فالهوامل في رايه هي الإبل المهملة المسيبة التي لا راعي لها ، وربما كانت جمعا لكلمة هاملة أي من « هملت » السماء ، أي دام مطرها في سكون ، والمراد إذن الاسئلة المنطلقة المتوالية الموجهة إلى مسكويه ، كانها المطر النازل المدرار ، أما الشوامل فهي جمع لكلمة شامل أو شاملة ، من شملهم الأمر إذا عمهم ، والمراد إذن الأجوبة الشاملة المحيطة المستوعبة لما في نفس السائل ، وربما كانت كلمة ( شومل ) وهي اسم من اسماء ربح الشمال التي تهب على بلاد العرب من ناحية الشام والمراد إذن الأجوبة المنعشة لشوق ابي حيان إلى العلم والمعرفة ( فهي جمع شومل ) كأنها نسمات الشمال الهابة على بلاد العرب من ناحية الشام .

أيا كانت التفسيرات لعنوان الكتاب الذي أرجح أنه من وضع التوحيدي ، فأنه دال بعمق ونفأذ على مضمون الكتاب الذي تتدفق فيه الأسئلة كالإبل الهوامل في بيداء المعرفة ، غير أن الحيوانات الشوامل لا تنجح أبدا في الامساك بها وحصارها أو حتى تهدئتها .

#### 辛辛辛

عندما قرأت الهوامل والشوامل للمرة الأولى ، قرأت الأسئلة والإجوبة معا ، وعندما قرأته للمرة

الثانية توقفت امام الأسئلة فقط، وعدت إليها مرات، والآن بعد حوالى ربع قرن من معايشة لهذا الكتاب الرائع لا أجد ف ذهنى ما علق منه إلا الأسئلة، فلكم تبدو أجوية و مسكويه ، متواضعة، محدودة في مواجهة شمولية الاستفهام واتساع أفقه، واستيعابه للتجربة الإنسانية.

لم يترك التوحيدى دربا إلا وسلكه عبر أسئلته . دروب فلسفية ، علمية ، اقتصادية ، خلقية ، المتماعية ، نفسية ، نفسية ، تعكس بحسية نافذة ، وروحا قلقة يعذبها التوق إلى المعرفة ، وهذا التوق كان التوحيدى يدرك جيدا أنه لن يجد مستقرة عند مسكويه أو غيره ، إنما أراد بتوجيه الأسئلة أن يعلنها ، أن يجاهر بها ، أن يطرحها على العالمين ، وما توجيهها إلى مسكويه إلا رسيلة ، إلا حجة ، بل أنه يورد في بعض الاسئلة تفاصيل دقيقة يبدو من خلالها أكثر علما من مسكويه ، لقد أدرك التوحيدى تلك الاسئلة الأبدية التي ستظل بلا إجابة فطرحها ، لكن مجرد النطق بها يعنى أنه ما من أفق يحول بين الإنسان والتوق إلى المعرفة ، وتلك عظمة الإنسان ونبل جوهره ، أنه يسعى إلى ادراكه ما لا يمكن أدراكه ، لكن الوعي بذلك لا يحول بينه وبين شرف الطرح ، شرف التساؤل رغم أدراكه الحيانا باستحالة الإجابة .

لماذا لا يعود الانسان شابا فطفلا فجنينا؟

ما ملتمس النفس في هذا العالم؟

ما سبب استشعار الذوف بلا مخيف؟

ما الزمان؟

ما المكان ، وهل الوقت والزمان واحد ؟

لماذا بيمن الإنسان إلى مكان بعينه ؟ أو إلى زمان بعينه ؟

ما السبب ، ما العلة ؟

ما ملتمس النفس في هذا العالم؟

توقفت مطولا أمام الأسئلة التي تتعلق بالإنسان ، وقضاياه الخالدة ، الباقية ، وتجاوزت تلك الأسئلة التي طرحها التوحيدي منذ الف عام والتي لم تكن معارف عصره قد توصلت إلى الإجابة عنها بعد ، مثل تساؤله : ما البرق ؟ ما الرعد ؟ ، لم كان صوت الرعد إلى أذاننا أبطأ وأبعد من رؤية البرق إلى أيصارنا ؟

لقد أجاب العلم الحديث على مثل هذه الأسئلة وإن كانت ملاحظة التوحيدى الدقيقة الثاقبة تظل موضع تقديرنا ، ذلك أنه أدرك بثاقب بصره أن الضوء أسرع من الصوت في وقت لم يكن العلم قد اكتشف فيه ذلك ، هكذا يكون السؤال حافزا للمعرفة ، وكاشفا عن الحقيقة حتى مع العجز عن الوصول إلى الأسباب ، لقد أعاد التوحيدى إلى السؤال قيمته ، السؤال المقلق ، المحرض ، الدافع ، أعاد إليه قيمته ، وعلمنا جوهر فرادته ، ويبدو ذلك رائعا في ثقافة طابعها المحافظ أعم ، وميلها إلى القائم أقوى ، وأخذها بالمقروع منه ، بالنصوص المصاغة ، المنقولة أكثر ، من هنا قيمة التوحيدى في تراثنا العربي ، القدرة على طرح السؤال ، وصياغته في أكثر من صورة ، مرة مباشرة ، ومرة بعراوغة ، وبعد الف عام من رحيله ، نحن في أمس الحاجة إلى تعلم واحياء هذه القيمة ، قيمة السؤال ، مرة ببراءة الأطفال ، ومرة بدهاء المحنكين ، المجربين ، الذين يعون الأخطار التي يمكن تلحق بهم ، ولكن اخلاصهم للإنسانية ، لا يمنعهم أو يحول بينهم وبين النطق بالسؤال !

\*\*\*

إذا كان التوحيدى قد طرح الأسئلة في « الهوامل والشوامل » فإنه في المقابسات يحاول ان يدمج السؤال بالجواب ، المؤكد أن « المقابسات » يلى « الهوامل والشوامل » إذ ترد إليه اشارة في المقابسات ، إذ يقول :

( وهذه مسألة في الهوامل ولها جواب أخر في الشوامل ..) ويبدو أنه كتبه في مرحلة متقدمة من عمره ، نلمح في بعض أجزائه شجنا يكاد يقارب ما يحويه « الاشارات الالهية » من شجن ، أذ يقول :

۱۲ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

« الدنيا في عينى مسودة ، وابواب الخير دونى منسدة ، يثقل المؤونة ، وقلة المعونة ، وفقد المؤنس بعد المؤنس ، وعثار القدم بعد القدم ، وانتشار الحال بعد الحال ، هذا مع ضعف الركن ، واشتعال الشيب ، وخمود النار ، وافول شمس الحياة وسقوط نجم العمر ، وقرب الرحيل وإلى الله التوجه ، . اما الباعث على تأليفه فهو حبه الفلسفة والفلاسفة ، يقول :

و إنما يبعثنى على رواية كل ما سمعته من هؤلاء الجلة الافاضل ، عشقى لهم وحمدى لله تعالى على ما أتاح منهم ، فلا تقرأن هذا الفصل ، ثم تقول : وما في هذا من الفائدة ؟ فإن درجات الحكمة مختلفة ، ولكل كلمة قائل ، ولكل قول واع ، ولكل عمل عامل ، ولكل عامل راع ، وهذا الشيخ معن قد أعلى الله كعبه في علم الأوائل ، ووفر حظه من الحكمة المبثوثة في هذا العالم ، وفيعا قال حث على حسن معرفة فضل الحكمة ، وفي معرفة فضل الانبعاث على اكتسابه والاستكثار منه ، ورغم ما يقوله التوحيدى نفسه عن مخالطته كبار علماء عصره ، ونقله عن بعضهم ، إلا أن

ورغم ما يقوله التوحيدي نفسه عن مخالطته كبار علماء عصره ، ونقله عن بعضهم ، إلا أن « المقايسات ، يعد امتدادا للهوامل ، فالمسائل التي يدور حولها سبق أن عبر عنها بالسؤال ، خاصة ما يتعلق بالإنسان . وعلاقته بالزمان والمكان ، وهذا ما توقفت أمامه .

#### \*\*\*

نصل إلى الذروة ، إلى احد قسم النثر العربي ، إلى الاشارات الالهية ، والذي تخطى فيه التوحيدي أساليب التعبير المستقرة ، المؤطرة ، ليخلق اسلوبه الخاص ، المتدفق ، الذي يستوعب كافة تقاليد النثر العربي ، لكنه يتجاوزها أيضا ، هذا كتاب لا أقرا صفحاته إلا بصوت مرتفع ، وإذا شرعت فلا أقدر إلا على قراءة عدد محدود من الصفحات لا يتجاوز العشرين في الجلسة الواحدة ، ذلك أن تدفقه ، وما يفيض به من ثراء ، يجعل استيعابه على مهل ضروريا ، خاصة أنه جمع النثر والشعر معا .

ف النثر العربي التجاهان رئيسيان ، التجاه مستقر ، واضع ، لا يخرج عن الأسس البلاغية التي وضعها علماء اللغة ، وهذا الالتجاه يحاكي في تقديري المؤسسات الظاهرة ، السيطرة ، التي تسعى إلى اقرار الثبات ، والحد من المغامرة ، فكرية كانت او سياسية أو اجتماعية ، انه مواز ايضا إلى ما يمكن اعتياره الظاهر .

وثمة اتجاه أخر ، يعبر عما هو اعمق ، عما لا يدرك في الظاهر ، عن تقلبات الذات واحوالها ، عما لا يمكن أن تستوعبه العبارة ، فاللفظ محدود بحروفه ، لكن المعنى شاسع ، مراوغ ، وجهاد المبدع الحقيقي في الامساك به والتعبير عنه . هذا ما حاوله الصوفية الكبار ، عندما اشاروا ولم يحددوا ، وعندما رمزوا ولم يفسروا .

التوحيدى وحد بين ظاهر النثر وياطنه ، بين الأساليب التى تعارف عليها القوم ، والمعانى التى لم يطرقها أحد ، بالطريقة التى يالفها الكافة ، نادرة تلك الكتابة الذاتية التى يتوحد فيها الكاتب بما يكتب ، لا يخبر عن أخر ، ولا ينقل عن أولين ، إنما الكاتب والكتوب عنه شىء واحد ، نادرة تلك الكتابة في تراثنا القديم ، يشير إلى رسائل بديع الزمان الهمذانى ، وإلى ، اعتبار ، أسامة بن منقذ ، وسير بعض الدعاة الفاطميين مثل الاستاذ جوذر ، والقاضى النعمان ، وما بثه الصوفية من اشواق ومكابدات في ثنايا كتبهم ، التوحيدي لم يكتف بالتعبير ظاهرا وباطنا ، إنما طرق دروبا مؤدية إلى اغوار النفس لم يسلكها قبله أحد .

أقرأ ، الاشارات الالهية ، فأجد نفسى فى مواجهة نص حديث كأنه كتب اليوم ، واظنه أصبح خارج التحديد لأنه صادق صدقا موجعا . يعبر عنى وعن أى إنسان ، فى أى مكان وزمان ، أكثر مما يعبر بعض المجابلين ، المعاصرين .

اقراً و الاشارات الالهية و فاتخيل لو ان النثر العربي انطلق من صفحات ذلك الكتاب وتطور ، لكنني أعرف جيدا أن و لو و لا تجوز في التاريخ ، لكن هذا لا يمنع من استخلاص العبر ، لقد جرى تعتيم مقصود على التوحيدي ، وكتبه ، وحتى سنة ١٩٢٩ عندما قدمه حسن السندوبي في مصر ، من خلال طبعه للمقابسات لم يكن يسمع به أحد ، ولم يتوقف عنده أحد ، وقبل السندوبي طبعت المقايسات في مكان ناء عن تلك الرقعة الجغرافية التي نعيش فيها ويتكلم أهلها العربية ، طبع في الهند طبعة محدودة جدا . ولحسن الحظ أن نسخة منها وصلت إلى يدى حسن السندوبي فقدمها ، ونقحها ، وطبعها من جديد ، جزاه الله خيرا ، ورحمه رحمة واسعة .

أقراء الأشارات الألهية ، فأدرك هذا الحس الإيماني العميق ، واذهل من جرأة بعض الفقهاء الذين رموا التوحيدي بالزندقة .

آقراً ، الاشارات الالهية ، ويدركنى الاعجاب بهذا التعبير القوى عن الغربة ، غربة الوهبة ، عامة المعبة ، عادية التعبير القوى عن الغربة ، غربة الوهبة ، عاقبة التقود ، غربة الذات التى تدرك قيمتها ، تفشل في تحقيق الصلة بمن يحيطها ، فتسعى إلى تحقيق الصلة بالمطلق ، بالأبدى ، بالأكوان كلها ، فتتحقق صلة من نوع آخر ، بقدر ما تحوى من شعبة ابدية . وقد ، بقدر ما تحوى من غربة ابدية .

ولأن الكتاب كنز، ومن الصعب اشاعة هذا الكنز في حيز ضيق ، واطار محدد ، أثرت الاشارة إلى الاشارات من خلال نموذجين متكاملين ، الرسالة الأولى ، والرسالة التى اطلقت عليها ، رسالة الغرية ، ، للاسف وصلنا بعض من الكتاب ، ومازال جزء منه مفقودا ، بل اننى اتخبل تلك المخطوطات العتبقة في الهند وماليزيا وقرى الصعيد ومساجد اليمن والمغرب وسائر انحاء الدنيا ، وأمل العثور يوما على مؤلفات التوحيدي المفقودة ، نسخة كاملة من الاشارات الالهية ، أو نسخة كاملة من الاشارات الالهية ، أو نسخة كاملة من المحاضرات الذي أورد ياقوت الحموى أجزاء منه ، وكتاب الزلفة ، وكتاب رياض العارفين ، ونصوص رسائله التى اتوقف أمام أخرها ، تلك الرسالة المؤثرة التي يشرح فيها ، لماذا اقدم على حرق كتبه ؟

هذا الموقف المأساوى الذي لا أقرأ عنه إلا وارتعد . ولا أتخيله إلا وأفزع ، ولا أسمع من يتحدث عنه إلا وينتابني كمد '

#### \*\*\*

اعتدت معایشة من تعلقت بهم من أعاظم الأقدمين، ومع الوقت ، مع القراءة لهم وعنهم ، يصبحون جزءا من صحيى ، وعمادا في اسرتى ، وأركانا لروحى .

الشيخ محمد احمد ابن اياس الحنفي المصرى ، صاحب « بدائع الزهور ف وقائع الدهور » ، صاحبي الذي يحدثني عما لم أعشه .

الشيخ محيى الدين ابن عربى الماتمى ، الشيخ الأكبر ، اراه كمعلم ، شيخ أحيانا يحنو وأحيانا يقسو ، لكنه ف كل الأحوال يكشف ويدل ويهدى إلى مجرات الروح الخفية .

اما على بن محمد بن العباس أبو حيان التوحيدى ، فأراه وأشعر به بمنزلة شقيقى وأخى الذى سبقنى في الوفادة على الدنيا ، لكنه لسبب ما أغترب ورحل ، ولا أحد من أهلى يريد أن يبصرنى ، لكننى كلما خلوت بنفسى تلوث بعضا مما خطه وأودعه تلك الصفحات ، فأشفق وأرثى وأعجب ، ويفمرنى حنين ، لافظا في صوت بين بين ، لعله بالغه .

« أه يا الها غربتي الذي لم أره .

## جمال الغيطاني



🗆 خلامة التوحيدي 🗅 ٥١

## البصائر والذخائر

يرجح بعض الدارسين لأبي حيان أن كتابه البصائر والذخائر من مؤلفاته البكر ، ويشير أبو حيان إلى سنة تأليفه في مقدمة الجرء الأول (٣٥٠ هجرية ) ، وقد اعتمدنا على الطبعة التي حققتها الدكتورة وداد القاضي ، وصدرت عن دار صادر ـ بيروت ، والهوامش الواردة في ذيل المختارات من إعدادها .

## بسم الله الرحمن الرحيم

وبه ثقتى

الرّياء ، وقولاً موشّحاً بالصّواب ، وحالاً دائرةً مع الحق ؛ نعم ، وفطنة عقل مضروبة الرّياء ، وقولاً موشّحاً بالصّواب ، وحالاً دائرةً مع الحق ؛ نعم ، وفطنة عقل مضروبة في سلامة صدر ، وراحة جسم راجعة إلى رَوْح بال ، وسُكونَ نفس موصولاً بثبات يقين ، وصحة حجة بعيدة من مرض شُبهة ، حتى تكونَ غايتي في هذه الدار مقصودة بالأمثل فالأمثل ، وعاقبتي عندك محمودة بالأقضل فالأفضل ، مع حياة طيبة أنت الواعد بها ووعدك الحق ، ونعيم دائم أنت المبلغ إليه .

اللّهم فلا تخيّب رجاء مَنْ هو منوط بك ، ولا تصغّر كفّا هي ممدودة إليك ، ولا تُبْل نفسا هي عزيزة بمعرفتك ، ولا تسلب عقلا هو مستضيء بنور هدايتك ، ولا تُغم عينا فتحتها بنعمتك ، ولا تحبس لسانا عوّدته الثناء عليك ، وكما أنت أولى بالتفضّل فكن أحرى بالإحسان : الناصية بيلك ، والوجه عان لك ، والخير متوقّع منك ، والمصير على كل حال إليك ، ألبسني في هذه الحياة البائدة ، ثوب العصمة ، وخلّني في تلك الدار الباقية بزينة الأمن ، وافطم نفسي عن طلب العاجلة الزائلة ، وأجرني على العادة الفاضلة ، ولا تجعلني ممن سَها عن باطن ما لك عليه ، بظاهر ما لك عنده ، فالشقي من لم تأخذ بيده ، ولم تؤمّنه من غده ، والسعيد من أويته إلى كنف نعمتك ، فير مُناقِش له في العداب ، ولا سائق له إلى العذاب ، فإنك على ذلك قدير .

ثبت ـ أطال الله بقاءكَ ـ الرأى بعد المخض والاستخارة ، وصَحَّ العزمُ بعد التنقيح والاستشارة ، على نَقْل جميع ما في ديوان السَّماع ، ورسم ما أحاطت به الرواية ، واشتملت عليه الدِّراية ، منذ عام خمسين وثلاثمائة ، مع تَوخي قصار ذلك دون طويله ، وسميته دون غَثَه ، ونادره دون فاشيه ، وبديعه دون مُعتاده ، ورفيعه دون سَفْسافِه ، ومتى أنصفتك نفسُك ، وهدتك الرأي ، وملّكتك الزّمام ، وجنبتُ للهوى ، وحملت على النَّهج ، وحمتك دواعي العصبية ، علمت عِلْما لا يُخالطه الهوى ، وحَمَلَتْك على النَّهج ، وحمتك دواعي العصبية ، علمت عِلْما لا يُخالطه

شك، وتَيقَنتَ تيقُناً لا يَطُورُ به ريب، أنك ممن كُفي مُؤونة التعب بنصب غيره، ومُنحَ شريفَ الموهبة بطلب سواه، وذلك بينُ عند تصفَّح ما تضمَّن هذا الكتاب ؛ فإنك مع النشاط والحرص ستشرفُ على رياض الأدب، وقرائح العقول، من لفظ مصون، وكلام شريف، وتثرٍ مقبول، ونظم لطيف، ومَثل سائر، وبلاغةٍ مختارة، وخطبةٍ مُحَبَّرة، وأدب حلو، ومسألةٍ دقيقة، وجوابٍ حاضر، ومعارضةٍ واقعة، ودليل صائب، وموعظةٍ حَسنة، وحجةٍ بليغة، وفِقرَةٍ مكنونة، ولمُعقق مُنتَقب، ونصيحةٍ كافية، وإقناع مؤنس، ونادرةٍ مُلهية، وعقل مُلقَح، وقول، مُنقَح، وقول، بينية، وحقل مُلقية، وأمر بينت بجد، وجدٍ عُجنَ بهزل، ورأي استنبط بعناية، وأمر بينت بنيل ، وسر كُتِمَ على الزُهد، وحجةٍ استُخلِصَت من شوائب النَّبَه، وشبهةٍ أنشئت من قرَط جهالة، وبلادةٍ طباع رُويت بلسان عي ، ولفظ مرذول عن صَدْرٍ حَرِجٍ ، وفؤاد عَبام.

جمعتُ ذلك كلَّه في هذه المدة الطويلة مع الشهوة (١) التامة ، والحرص المتضاعف ، والدَّأْبِ الشديد ، ولقاء الناس ، وفَلْي البلاد ، من كتب شَّس حُكيتُ عن أبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ الكنائي ، وكتبه هي الدرُّ التَّيْر ، والتَّوْرُ المطير ، وكلامه الخمر الصَّرْف ، والسَّحر الحَلال ؛ ثم كتاب « النوادر » لأبي عبدالله محمد بن زياد الأعرابي (٢) ، ثم كتاب « الكامل » لأبي العباس محمد بن يزيد التُمالي ، ثم كتاب « العيون » لأبي محمد عبدالله بن مسلم بن قتية الكاتب

١ ــ ابن الإعرابي هو اللغوي النحوي النسابة الكوفي المشهور المتوفى في سر من راي سنة ٢٣١ : انظر ترجمته في الفهرست . ٧٥ وقاريخ بغداد ٥ . ٢٨١ ومعجم الادباء ٧ ٥ ووفيات الاعبان ٤ ٢٠٦ والواقي بلغويس . وقال بلغويس ٢٠١ و وتقال ١٠١٠ وكتابه ، المتوادر ، لم يصلنا ، وقد وصفه باقوت بانه ، كبير ، ، وقال ابن المنابع ال

الدِّينوري(١) ، ثم «مجالسات» ثعلب(١) ، ثم كتاب ابن أبي طاهر الذي وسمه بد المنظوم والمنشور»(١) ، ثم كتاب «الأوراق» للصولي (٤) ، ثم كتاب «الوزاء» لابن عبدوس(١) ، و«الحيوانات» لقدامة(١) . هذا إلى غير ذلك من جُوامعَ للناس مضافاتٍ إلى حفظ ما فاهُوا به ، واحتجُوا له ، واعتمدوا عليه ، في مُحاضرهم ونواديهم ، وحَواضرهم وبَواديهم ، مما يطول إحصاؤه ، ويُملُ

١ ـ هو من كبار علماء الكوفة باللغة والنحو وغريب القرآن ومعانيه والفقه والشعر، ولد في الكوفة وتوفي سنة ٢٧٠. وله المؤلفات الكثيرة المشهورة، وكتابه ، العيون ، المذكور في النص هو كتابه المشهور المسمى كتاب عيون الأخبار ١١٠: ١٧٠ ووفيات الأعيان ٣٠ كتاب عيون الأخبار ١١٠: ١٧٠ ووفيات الأعيان ٣٠ ٤٤ وإنباه الرواة ٣ ـ ١٤٣.

٧ - أبو العباس أحمد بن يحيى بن زيد الشيباني هو أحد أثمة الكوفيين في اللغة والنحو والمعاني والشعر والغريب ، توفي بيغداد سنة ٢٩١ ، وله الكتب الكثيرة ، وكتابه ، المجالسات ، المذكور هنا طبع تحت اسم ، مجالس ثعلب ، ( القاهرة ، ١٩٤٨ ) ، إلا أنه بيدو أن المطبوع هذا يشكل جزءاً وحسب من الكتاب ، إذ إن بعض نقول أبي حيان عنه لا ترد فيه : وقد وصف ابن النديم كتاب المجالسات هذا فقال ، ولابي العباس مجالسات أملاها على اصحابه في مجالسه ، تحتوى على قطع من النحو واللغة والاخبار ومعاني القرآن والشعر مما سمع وتكلم عليه ، روى ذلك عنه جماعة منهم أبو يكر ابن الانباري وأبو عبدالله اليزيدى وأبو عمر الزاهد وأبن درستويه وأبن مقسم ، إنظر ترجعة ثعلب في الفهرست ٨٠٠ وتاريخ بقداد ٥ : ٢٠٠ ووفيات الإعبان ١٠٠١ وإنباه الرواة ١ - ١٠٠ وتذكرة المخاتل ١٦٠٠ .

٣- أبن أبي طاهر هو أبو الغضل أحمد بن أبي طاهر طيفور الكاتب الشاعر المشهور المتوفى ببغداد سنة ١٨٠ ألف كتبا عديدة أشهرها كتاب بغداد ، وكتابه ، المنظوم والمنثور ، لم يصلنا كله ، وقد قال أبن النديم إنه يقع ، في أربعة عشر جزءاً والذي ببد الناس ثلاثة عشر جزءاً » ، وهناك جزء منه قد وصلنا ولكنه ملزال مخطوطاً محفوظا في دار الكتب ( أدب ١٨٠ ) بعنوان اختيار المنظوم والمنثور . ترجمة أبن أبي طاهر في الفهرست . ١٦٣ ومعجم الأدباء ١ ١٥٠ وتاريخ بغداد ١١٠٠ والوافي بالوقيات ١٨٠ .

٤- الصولي هو أبو بكر محمد بن يحيى بن عبدالله الصولي الشطرنجي الكاتب الأديب النديم المشهور المتوفي سنة ٣٣٠ ثرجمته في الفهرست ١٦٧ وتاريخ بغداد ٢ ٤٧٧ ومعجم الادباء ٧ ١٣٦ ومعجم الادباء ٧ ومصنفاته المرزباني ٢٠٠ ووفيات الاعيان ٤٠ ٣٥٠ والواقي بالوفيات ٥ ١٩٠ ولسان الميزان ٥ . ٤٧٧ ؛ ومصنفاته كثيرة ، وكتلبه ، الأوراق ، المذكور في المنص هو اشهر كتبه ، واسمه كاملاً ، الأوراق في اخبار ال المعبلس واشعارهم ، وقد طبع منه ثلاث قطع . اشعار أولاد الخلفاء واخبارهم (لندن ، ١٩٣٥ ـ ١٩٣٦) واخبار الراضي والمتقي (لندن ، ١٩٣٥ ـ ١٩٣٥) واخبار الشعراء المحدثين (لندن ، ١٩٣٤) .

ه - ابن عبدوس هو أبو عبدات محمد بن عبدوس الكوفي المعروف بالجهشياري . آحد كبار المؤرخين القدماء وواحد من البارزين من رجالات الدولة العباسية في عصره . توفي سنة ٢٣١ ، اخباره متفرقة في المصادر ، وله ترجمة في الفهرست ١٤١ والوافي بالوفيات ٣ : ١٠٠ والنجوم الزاهرة ٣ : ٢٧٩ . وكتابه المذكور في النص والعسمي ، كتاب الوزراء والكتاب ، طبع في القاهرة سنة ١٩٣٨ بتحقيق مصطفي السقا وإبراهيم الإبياري وعبدالحقيقة شلبي . وفي سنة ١٩٦٤ قام ميخائيل عواد يطبع النقول عن هذا الكتاب من المصادر المخطوطة والمطبوعة ونشرها تحت عنوان ، نصوص ضائعة من كتاب الوزراء والكتاب ، (دار الكتاب اللبناني . بيروت ، 1٩٦٤ ) .

٣ - هو أبو جعفر قدامة بن جعفر بن قدامة البغدادي الكاتب البليغ المنطقي المعروف المتوفى ببغداد سنة ٢٣٣٠ انظر ترجمته في الفهرست ١٤٤ والمنتظم ٦ : ٣٦٣٠ ومعجم الإدباء ٣٠٣/٦ والنجوم الزاهرة ٣ : ٣٩٧ وكتابه م المصادر . ٢٩٧ - وكتابه م المعادر .

استقصاؤه ، وسيعتزي في التفصيل كلَّ شيء منه إلى معدنه ، وينتسب إلى قائله ؛ والغَرَض من الكتاب مُسُوقُ إليك ، والمرادُ فيه معروض عليك ، فلا عائدةً إذن للإطالة ، إلا بقدر التلطُف والاستمالة .

وأنا ضامن لك أنك لا تخلو في دراسة هذه الصحيفة من أمهات اليحكم ، وكنوز الفوائد :

أوّلُها وأجلُها: ما يتضمنُ كتابُ الله تعالى الذى حارت العقولُ الناصعة في رَصْفِه ، وكلّت الألسنُ البارعة عن وَصْفِه ، لأنه المُطْمِع ظاهرُه في نفسه ، الممتنع باطنه بنفسه ، الداني بإفهامه إياك إليك ، العالي بأسراره وغيوبه عليك ، لا يُطارُ بحواشيه ، ولا يُمَلُ من تلاوته ، ولا يُحَسّ بإخلاق جِدّته ، كما قال علي بن أبي طالب كرّم الله وَجُهة : ظاهرهُ أنيق ، وباطنه عميق ، ظاهره حُكم ، وباطنه عِلْم . والثاني : سُنّة رسول الله صلّى الله عليه وسلّم ؛ فإنها السبيلُ الواضح ، والنجه اللائح ، والقائدُ الناصح ، والعَلْم المنصوب ، والأمّم المقصود ، والغاية في البرهان ، والغرّع عند الخصام ، والقدوة لجميع الآنام .

والمثالث: حُبَّة العقل؛ فإن العقل هو المَلِكُ المفزوعُ إليه، والحَكُمُ المرجوعُ إلى ما لديه، في كل حال عارضة، وأمر واقع، عند حَيْرة الطالب، ولَلَه الشّاغب، ويَبَس الرِّيق، واعتساف الطريق، وهو الوصلة بين الله وبين الخلّق، به يُمَيزُ كلامُ الله عزَّ وجلّ، ويُعْرفُ رسولُ الله، ويُنصر دينُ الله، ويُلَبَّبُ عن توحيد الله، ويُلتمسُ ما عند الله، ويُتَحبَّب إلى عباد الله، ويُساس عباد الله، ويتخلص عبادُ الله من عذاب الله؛ نوره أسطعُ من نور الشمس، وهو الحَكَمُ بينَ الحِنَّ والإنس، التكليفُ تابعُه، والحَمَّد والذمّ قريناه، والثوابُ والعقابُ ميزانه، به تُرتبط النعمة، وتُستدفع النقمة، ويُستدام الوارد، ويُتَألَّف الشارِد، ويُعرف الماضي، ويُقاس الآتي، شريعتُه الصّدق، وأمرهُ المعروف، وخاصَّته الاختيار، ووزيره ويُقاس الآتي، شريعتُه الصّدق، وأمرهُ المعروف، وخاصَّته الاختيار، ووزيره العلم، وظهيره الحلم، وكنزه الرَّفق، وجُندُه المخبرات، وجِلْيَتُهُ الإيمان، وزينتُه العلم، وشمرته اليقين.

والرابع: رَأَيُ العين؛ وهو يَجْمع لك بحُكّم الصورة، واعترافِ الجمهور، وشهادة الدهور، فتيجة التجارب، وفائدة الاختيار، وعائدة الاختيار، وإذعانَ

انحس، وإقرارُ النفس، وطُمأنينةُ البال، وسكونَ الاستبداد.

هذا سوى أطرافٍ من سياسةِ العَجم، وفلسفة اليونانيين، فإن الحكمة ضالة المؤمن، أين ما وجدها أخدها، وعند مَنْ رآها طلبها، والحكمة حق، والحق لا يُنسب إلى شيء بل كل شيء يُنسب إليه، ولا يُحمل على شيء بل كل شيء يُخسب إليه، وهو متفق من كل وجه، يطرب به الراضي، ويقنع به الغضبان، مشرق في نفسه، موثوق بحكمه، معمول بشرطه، معدول إلى قضيته، به خَلَق الله عز وجل السماء والارض، وعليه أقام الخلق، وبه قَبض وبسط، وحَكم وأقسط فاستدع ما يُنك الله و نشط، فواقسط الشارد، وراجع بالك الرخي وجُل بفهمك في رياض عقول القدماء، وانظر إلى مآثر هؤلاء الحكماء، واطلع على نوادر فِطن الأدباء، واجمع بين طيب السلف، وخبيثِ الخَلف، فما تَخلو عند جولائك فيها من الأدباء، واجمع بين طيب السلف، وخبيثِ الخَلف، فما تَخلو عند جولائك فيها من محمود عليه: [ البسيط].

## فالدُّهرُ آخِرُهُ شِبُّهُ بِأُولِهِ نَاسٌ كَنَاسٍ وَأَيَّامٌ كَأَيَّامٍ

وإذا حفظتُ ما مضى ، حذرتُ ما بقي .

واجعلْ نهاية حالك ، وقصارى أمرك ، فيما تستفيد من هذا الكتاب ، وعساه يجمع ألفَيْ ورقة ، أن تكون سالياً عن هذه الدنيا ، قالياً لأمورها ، واثقاً بالله تعالى ، مطمئناً إليه ، ممترياً لمزيده ، منتظراً لِمَوْعوده ، عالماً بأنه أولى بك ، وأمْلك لك ، وأقرب إليك ، فإنّه متى خَلاك من توفيقه عثرت عِثاراً بعد عِثار ، وحط ثِقلَ الحرص عليها عن ظهورنا ، وفتّح على ما عنده بصائرنا ، وغمّض عمّا هاهنا أبصارنا ، ولا ابتلانا بنا ، ولا أسلمنا إلينا ، إنه ولي النعمة ومانيحها ، ومرسلُ الرحمة وفاتحها ، بيده الخير ، وهو على كل شيء قدير ؛ جَلّ مذكوراً ، وعزّ مراداً .

اللّهم فأسْمع ، وإذا سمِعتَ فأجِبٌ ، وإذا أَجَبتَ فَبلّغ ، وإذا بلّغت فأدمٌ ، فإنه لا يَشْقَى من كنتَ له ، ولا يسعد من كنتَ عليه ، وصلّ على نبيّك المبعوثِ من لَدُنْك إلى خَلْقك ، محمدٍ وآله الطاهرين ، ولا تنزع من قلوبنا خلاوةً ذِكْرِهِ ، ولا تُضلّنا بعدُ

إذْ هَلَيْتَنَا ، وقرَّبْ علينا طريق الاقتداء بأمره ، والاهتداء بهَذَيه ، فإنك تصْرفُ من تشاء إلى ما تشاء ؛ لا رادَّ لقضائك ، ولا معقَّب لحكمك ، ولا محيط بكُنْهك ، ولا مُطَّلِع على سِرَّك ، ولا واصفَ لقَدْرك ، ولا آمِن لمكرِك ؛ أنت الإلهُ المحمود ، وأنت بَعْمَ المولى ونعمَ النصير .

#### \*\*\*

قد تلطّفتُ إلى قلبك بحثّي إيّاك على حظك في فنونٍ من القول ، وضروب من الوصايا ، وأرجو أن يكون صوابي عندك فيها مُتَقَبِّلًا ، وخطأي فيها عندك مُتَأوَّلًا ، لا لأني لذلك أهْلُ ، ولكن لأنك حقيقٌ به ، وله خليق ، ومهما شككت فيما يَردُ عليك منّى في هذا الكتاب ، فلاتشكُ أني قد تثرتُ لك فيه اللؤلؤ والمرجان ، والعقيق والعِقْيان ، وهكذا يكون عمل من طَبَّ لمن حَبَّ .

ثَبَتَ الله نِعْمُه لديك ، وخفّف مَؤُونةَ شُكُرها عليك ، وتابع لك المزيد في ، وأُسِرْتَ إساراً بعد استمرار ، وتلك حالْ مَنْ غَضِبَ الله عليه ، وأرسله من يده ، وَوَكَلَهُ إلى حَوْل خفيف ، ومُثنِ ضعيف ، لا أذاقك الله كرْبَ هذه البلوى ، ولا أخلاك أبداً من متجدّد النّعمى .

واصرف ما استطعت هِمَّتك عن هذا الظلّ القالِص ، والزخرف الغاطل ، والعبش الزائل ، إلى ما وعدك الله ، فإن إلهامَهُ إِيَّاكَ متى صادف طاعتك له ، ودعاءه لك متى وافق إجابة منك ، مَدَّت السعادة جناحها عليك ، وصافحت يَدُ اليَّمْن كفَك ، ونجوت من معاطب عالَم : الساكنُ فيه وَجِل ، والصاحي من أهله تَمِل ، والمقيمُ على ذنوبه خَجِل ، والراحل عنه مع تماديه عَجِل ؛ وإنَّ داراً هذا من آفاتها وصُروفها ، لمحقوقة بهجرانها وتركها ، والصُّدُوف عنها ، خاصةً ولا سبيلَ لساكنها إلى دارِ قراره إلاّ بالزهد فيها ، والرضى بالطفيف منها « كَبُلْغة الناوي وزاد المنطلق » .

عَرَّفَنا الله حظَّنا ، وسلك بنا في طرق رُشدنا ، وَسَلَّ حُبَّ الدنيا من قلوبنا ، كل يوم جديد ، وحرسَك من نفسك ، وعصَمَك من بني جنسك ، وعرَّفك الخير ، وحبَّبَ إليك الإحسان ، ووقَّقَكَ للرشاد ، وختم أمرك بالطهارة بعد بلوغ الأماني وَذرْكِ المطالب ، بمنَّه وقدرته .

## نصحسة

إيَّاكَ أَنْ تَعَافَ سَمَاعَ هَذَهُ الْأَشْيَاءِ المضروبة بِالْهَزُّلُ ، الجاريةِ على السَّخَفُ ، فإنَّكِ لو أضربتَ عنها جُمُّلةً لنقص فهمُّك، وتبلُّد طبعُك ولا يفتقُ العقلَ شيءٌ كتصفُّح أمور الدُّنيا ، ومعرفة خيرها وشرَّها ، وعلائيتها وسرُّها ؛ وإنما نثرتُ هذه الفَواتح على ما اتَّفَق ، وقد كان الرأيُّ نظم كل شيء إلى شَكُّله ، وردَّه إلى بابه ، ولكن مَنْعَ منه ما أنا مدفوعُ إليه من انفتات حالي ، وانبتات مُنْتَي ، والتواءِ مَقْصدي ، وفَقدِ ما بِه يُمسَكُ الرَّمَقُ ، ويُصانُ الوجهُ ، لاعوجاج الدهرِ ، واضطرابِ الحبل ، وإدبارِ الدُّنيا بأهلها ، وقُرب الساعة إلينا ؛ فاجعل الاسترسالَ بها ذَريعةً إلى جَمامِكُ ، والانبساطَ فيها سُلَّماً إلى جِدَّكَ ، فإنَّك متى لم تُذِقُّ نفسَك فرحَ الهزل ، كَرَبَها غَمُّ البِيد ، وقد طُبعت في أصل التركيب على الترجيح بين الأمور المتفاوتة ، فلا تحمل في شيء من الأشياء عليها ، فتكون في ذلك مُسيئاً إليها ، ولأمرِ ما حُمِدَ الرَّفقُ في الأمور والتأتَّى لها ، وما أحسنَ ما أشارَ رسولُ الله صلَّى الله عليه وسلَّم إلى هذا المعنى في قوله(١): ﴿ إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينٌ ، فأوغِلْ فيه برفق ، فإن المُنْبَتُّ لا أرضاً قَطَع ، ولا ظهراً أَبْقَى ۽ .

قعسود وقيسام قال الإسكافي وأبوعيسى الوَرَّاقَ<sup>(٢)</sup>: يجوزُ أن يكونَ الإنسانُ قاعداً قائماً، ومتحركاً ساكناً ؛ هكذا حكى الكَعْبي وهو ثِقَةً . وهذا من شنيع القول وفاحش الاعتقاد .

١ - الحديث في مسند احمد بن حنيل ٣ - ١٩٩ والمقاصد الحسنة : ٣٩١ ، قال : رواه البزار والحاكم في علومه والبيهقي في سُننه ، وقوله ، فإن المنبتُ لا ارضاً قطع ولا ظهراً ابقي ، يجري مجرى المثل ؛ قال ابن سلام : يقول إن هذا الذي كلُّف نفسه قوق طاقتها من العبادة بقي حسيراً كالذي افرط في إغذاذ السير حتى عطبت راهلته ولم يقض سفره (فصل المقال . ١٣ ؛ وانظر ايضاً المبدائي ١ : ٦ ) .

<sup>(</sup>١) الإسكاني أبو جعفر محمد بن عبدات من أئمة المعتزلة . وإليه تنسب الفرقة الإسكانية . توفي سنة ٢٤٠ أو ٣٤١ قبار في العنية والأمل: ٤٤ والانتصار . ٢٠٢ و٢٢٨ والقرق بين الفرق: ١٦٩ والملل والنحل لمجهول . ١٠٣ وصفحات متفرقة من مقالات الإسلاميين ومادة الإسكافي في الانساب : واما أبو عيسى الوراق فهو محمد بن هارون . توفى سنة ٢٤٧ ، وهو ممن الف كتبأ للشيعة كما فعل ابن الراوندي . ويحطَ عليه لبو هيأن في كتبه ويسمه بالإلحاد ( انظر مثلًا الإمتاع ٣ : ١٩٢ والهوامل والشوامل : ٢١٣ ) ؛ وفي ترجمة الوراق انظر لسان الميزان ٥: ٤١٢ والقهرست - ٢١٦ ، وانظر فهرس كتاب الانتصار لأراثه .

۲۶ □ خلاصة التوحيدي □

وما أدري ما أقولُ في هذه الطائفة التي تبِعت آراءً مَشُوبةً . وأهواء فاسدةً ، وخواطَر لم تختمر . وفروعاً لم يؤمس لها أصول ، وأصولاً لم تشرع على مخصول ، لا جَرَمَ اتَسعَ الحَرْقُ على الراقع ، واشتبة الأمُر على المستبصر ، وخاست بضائع العلماء . وعاد الأمُر إلى الهَزْلِ المقوى بِجِدّ ، والباطل المزيَّن بحقّ ، وذَهَب التعلماء . وعاد الأمُر إلى الهَزْلِ المقوى بِجِدّ ، وصار الجوابُ في كل مسألة دَقَت التَّتي ، وسقط الوَرَع ، وهُجِرَ التَّورُع والتَّحرُج ، وصار الجوابُ في كل مسألة دَقَت أو جَلَّت ، أو اتَّبضحتُ أو أشكلتُ ، لا أو نعم ، كأنهم لا يعلمون أنهم لا يعلمون كلَّ شيء ، ولا يُحيطون بكلَّ شيء ، وأنَّ الدينَ مشروعُ على التسليم والتعظيم والعمل الصالح ، واعتقاد ما عَرِيَ من الرأي المنقوض والعقل المنقوص ، وأن رسولَ الله صلى الله عليه وسلم لم يُجب في كل شيء ، ولا أثارَ ما لم يكن مأموراً بإثارته ، وأنه أمر بالكفّ والسكوت إلا فيما عمَّ نفعُه ، وشملت عائدتُه ، وأمنت عاقبتُه ، بذلك بيعث ، وعليه حُثُ وحَثُ . إلى الله عزّ وجلَّ أشكو عصرنا وعلماءنا ، وطالبي العلم منا ، فإنه قد دَبَّ فيهم داءُ الحميّة ، واستولى عليهم فسادُ العَصَبية ، حتى صار الغيُّ متبوعاً ، والرُّسُدُ مقموعاً ، والهوى معبوداً ، والحقُ منبوذاً كل يزخرف بالحيلة متبوعاً ، والرَّسُدُ مقموعاً ، والهوى معبوداً ، والحقُ منبوذاً كل يزخرف بالحيلة متبوعاً ، والرَّسُدُ مقموعاً ، والهون معبوداً ، والحقُ منبوذاً كل يزخرف بالحيلة متبوعاً ، ويموّه عليه بالخِداع ولا يُعْرف .

ولقد رأيت شيخاً من أبناء ستين سنة وهو يقول: ما ناظرت قط في إثبات الرؤية من ينفيها إلا انقطعت، ولا أتيت بحجة إلا زُوحمت، ولا عَوَّلت على أصل إلا نُوزِعت، وما أمدي في ذلك إلا هواي في أني أحب إثبات الرؤية، وأستوحش من نفيها، فأنا أتبع ما يقوى في نفسي ، لأنَّ الله عزّ وجل قاذف تلك المحبة في نفسي ، ومتولِّيها دوني ، ولو كان العمل على بيان الخصم واحتجاج النَّظير وشواهد المناظر ، لقد كُنْتُ تحوَّلتُ في ألف مقالة ، فإنّي لا أسمع خطبة مقالة ، ولا الحظ ظاهر ينحلة ، إلا وأرى له من البهاء والحلاوة والحسن والشارة ما لا أجد لغيره ، فإن ذهبت إلى تكافؤ الأدلة قهرت العقل ، وفارقت المحجة ، وإن مِلْتُ إلى تَخليص الحجة من عوارض الشبهة رُمْتُ كَوُوداً ، ورُهِقتُ صَعُوداً ، لكنّي مع ما ألقي في روعني لأني عوارض الشبهة رُمْتُ الما أجلبه ولم أكسبه ، وإنما هو شيء سِينَ إلي سَوِقاً ، وشُوقت واليه شَوْقاً ، ولأن أكونَ مع هذه الدواعي أحبُ إليّ من أن أطيل المنازعة وأكثر البحث ، فإنَّ آفة المُنازعة نَورانُ الطّباع وَهَيْج النفس وعصبية الهوى ، وآفة البحث البحث ، فإنَّ آفة المُنازعة نَورانُ الطّباع وَهَيْج النفس وعصبية الهوى ، وآفة البحث

التردد بين الاستيحاش والتحير على غير يقين يُمسك الفؤاد ، ولا عمل يزوِّد إلى المُعاد .

هذا كلام هذا الرجل ، ولعلَّ فتنته فيما ذَهَب إليه ، وعَقَد إصبعه عليه ، أخفُّ من فتنة غيره ، وإذا كان بعضُ ما يَعْتري خائضَ هذا الغمر ، وراكبَ هذا البر ، فما نقول بأمور أدق من هذا وأخفى ؟! ولهذا قال بُندار بن الحسين ، وكان شيخَ فارس علماً وفضلاً ونُبلًا : ما نظرتُ في الكلام قط إلا رأيتُ في قلبي منه قَسْوَة ، وعلى لساني منه سَشُوة ، وفي أخلاقي مع خصومي جفوة .

وكان أبو زيد المَرْوزي يقول ـ وشاهدتُه بمكة سنة ثلاث وخمسين وثلاثمائة ـ كنت أقرأ علم الكلام على الأشعري أيام حداثتي بالبصرة ، فرأيتُ في المنام كأني قد فقدتُ عيني جميعاً ، فاستعبرتُ حاذقاً بعلم الرؤيا فقال لي : لعلَّ هذا الرائي قد سلَخَ دينه ، وفارق حقاً كان عليه ، فإنّ أوضح دلائل البصر على الدين والعقيدة . قال : فاستوحشتُ من هذه العبارة ، وانقبضتُ عن المُجلس ، فسأل عني وجدَّ في تعرَّف فاستوحشتُ من هذه العبارة ، وانقبضتُ عن المُجلس ، فسأل عني وجدَّ في تعرَّف خبري وألحَّ على نُظرائي ، فلم أرْتَجْ ولم أهتزَّ ، فبينا أنا على انقباضي إذ جَمِعني وإياه طريق ، فبدأني بالسَّلام ، وأطال طَرف الحديث ، وشهد تَعسري في الإجابة ، واستيحاشي من الطريقة ، فقال لي عند آخر كلامه : إن كنتَ تنفرُ من مقالتنا التي شاهَدْناها ونصرناها ، فاحضرْ واقرأ أيَّ مقالةٍ أحببتَ فإنِّي أدرّسها لك . قال أبو زيد : فازددتُ في نفسي نُفوراً ، وكان سبب إلحافه وتشدُّده أني كنتُ حديثَ السن ، وكان للعينِ في مجال ، ثم تُبتني الله تعالى على هجران هذا الفن ، وأقبل بي على الحق للعينِ في مجال ، ثم تُبتني الله تعالى على هجران هذا الفن ، وأقبل بي على الحق والفِقه ، وبلَّغني هذه الحال التي أسأل الله عزَّ وجلً تمامَها وخَيْرَ عاقبتها .

هذا نصّ ما حفظتُه عنه ، وإن كُنتُ قدّمتُ بعضَ اللفظ وأخّرت ، فإنّي لم أحرّب المعنى ، ولم أزدْ فيه من عندي شيئاً . ولقد سمع هذا ابنُ المرزُبان الشافعي سنة تسع وخمسين مع أصحابه بعد أن عاد أبوزيد من الحجاز والشام إلى مدينة السلام قاصداً إلى خراسان .



# الصداقة أوالصديق

لكم حن أبو حيان إلى الصداقة العميقة ، وحنينه وتوقه الإنساني إليها تجسد في هذا الكتاب الذي بدأ في وضعه بعد خيبته في إقامة علاقة قوية بابن العميد والعماد ، إضافة إلى صدمته في الآخرين ، ومن الكتاب اخترنا مقدمته التي حوت سطوراً عميقة في التعبير عن الغربة . اعتمدنا على الطبعة الصادرة في القاهرة عن مكتبة الآداب . سنة القاهرة عن مكتبة الآداب . سنة متولى صلاح .

## بسم الله الرحمن الرحيم

النهم خذ بأيدينا فقد عُقرنا(1), واستر علينا فقد أعُورَنّا(2), وارزقنا الألفة التي بها تصلح القلوب، وتنقى الجيوب(1)؛ حتى نتعيش(1) في هذه الدار مصطلحين(٥) على خير، هؤثرين للتقوى، عاملين شرائط الدين، آخذين بأطراف(١) المروءة، آنفين(١) من ملابسة(١) ما يقلح(٩) في ذات البين(١١)، متزودين للعاقبة التي لابد من الشخوص(١١) إليها، ولا مُحيد(١١) عن الاطلاع عليها؛ إنك تؤتى من تشاء ما نشاء.

سُمع منى فى وقت بمدينة السلام (١٣) كلام فى الصداقة والعشرة والمؤاخاة والألفة ما يلحق بها من الرعاية والحفاظ والوفاء والمساعدة والنصيحة والبذل والمواساة والجود والتكرم، مما قد ارتفع رَسْمه (١٤) بين الناس، وعفى (١٥) أثره عند العام والخاص، وسُئِلتُ إثباته ففعلت، ووصلت ذلك بجملةٍ مما قال أهل الفضل

<sup>(</sup>١) عثرتا زللنا وكبؤنا

 <sup>(7)</sup> أعورنا تقول ( أغور الفارش ) إذا بدا فيه موضع خلل للطعن ، والمراد أنه قد ظهرت مواطن ضعفنا

<sup>(</sup>٣) الجيوب جمع جَيْب، وهو القلب والصدر

<sup>(</sup>٤) نتعيّش نحيا

<sup>(</sup>ه) مصطلحين متفقين .

<sup>(1)</sup> أطراف المروءة تواحيها .

 <sup>(</sup>٧) أَتَقْينَ أَنْفُ مِن الشَّيَّء \_ استَنكف مِنْه , وَتُنْزَهُ عِنْه .

<sup>(</sup>A) ملابسة الأبش الأمز ـ راؤلة .

<sup>(</sup>٩) ما يقدح قدح في عرضه .. طعن فيه وعليه وتنقصه .

<sup>(</sup>١٠) ذات البين الوصل ، والصداقة ، والنسب ، والقرابة .

<sup>(</sup>١١) الشخوص إليها الذهاب إليها .

<sup>(</sup>۱۲) لا محيد لا ميل ولا عدول .

<sup>(</sup>۱۳) مدينة السلام البغداد . (۱۶) مدينة السلام البغداد .

<sup>(14)</sup> رَسْمُهُ الرسم ما كان لاحقاً بالأرض من آثار الديار ، ويطلق على ما يقابل الحقيقة ، قال الشاعر ، أرى ودكم رشماً وودّى حقيقة ، .

<sup>(</sup>۱۰) عقى اثره امّحى، واضعحل.

٣٠ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

والحكمة وأصحاب الديانة والمروءة ؛ ليكون ذلك كله رسالة تامة يمكن أن يُستفاد منها ، ويُنتفع بها في المعاش(١) والمعاد(١) .

وسمعت الخوارزمى أبابكر محمد بن العباس الشاعر البليغ يقول: « اللهم نُفُقُ<sup>(٣)</sup> سوق الوفاء فقد كَسَدَت، ولا تُمتنى حتى يبور الناس فقد فسدت، ولا تُمتنى حتى يبور الجهل كما بار العقل، ويموت النقص كما مات العلم ».

وأقول: اللهم اسمع واستجب فقد برح الخفاء، وغلب الجفاء (1) وطال الانتظار، ووقع البأس، ومرض الأمل، وأشفى (1) الرجاء، والفرج معدوم. وأظن أن الداء في هذا الباب قديم، والبلوى فيه مشهورة، والعجيج (1) منه معتاد.

فأول ذلك أنى قلت لأبى سليمان محمد بن طاهر السجستانى: إنى أرى بينك وبين ابن سيار القاضى مُمازحة نفسية ، وصداقة عقلية ، ومساعدة طبيعية ، ومؤاتاة (٢) خلقية ، فمن أين هذا ؟ وكيف هو ؟ فقال : يا بنى ، اختلطت ثقتى به بثقته بى ، فاستفدنا طمأنينة وسكونا لا يَرِثّان (١) على الدهر ، ولايحوّلان (١) بالقهر (١) ومع ذلك فبيئنا بالطالع (١١) ومواقع الكواكب مشاكلة عجيبة ، ومظاهرة (٢) غريبة ، حتى إنا نلتفى كثيراً في الإرادات والاختبارات والشهوات والطلبات ، وربما تزوارنا فيحدثنى بأشياء جرت له بعد افتراقنا من قبل ، فأجدها شبيهة بأمور حدثت لى فى ذلك الأوان حتى كأنها قسائم (١٦) بينى وبينه ، أو كأنى هو فيها ، أو هو أنا ، وربما حدثته برؤيا فيحدثنى بأختها ، فنراها فى ذلك الوقت ، أو قبله بقليل ، أو بعده بقليل .

<sup>(</sup>١) المعاش: الحياة الدنيا.

<sup>(</sup>٢) المعادة الحياة الآخرة.

<sup>(</sup>٣) نَفَقَ سوق الوفاء ﴿ رَوَجُهَا ورغُبِ فَيهَا . . .

<sup>(</sup>٤) الجفاء الهجر، والإعراض، وقعل ما يسوء.

<sup>(</sup>٥) اشقى الرجاء ِ ذهب ، وَغَرَبْ ، وَيُغْد .

 <sup>(</sup>٦) العصيج · الصياح ورفع الصوت .

<sup>(</sup>V) مؤاثاة موافقة .

<sup>(</sup>٨) لا يَرِقَانَ لا يَتِلْفِانَ .

<sup>(</sup>٩) لا يحولان . لا يُزَالانِ . (١٠) القهر · الغلبة .

<sup>(</sup>١١) الطالع : هو .. في اصطلاح المنجمين أو القلكيين .. ما تَذَبا به المنجِّم من الحوادث بطلوع كوكب معين .

<sup>(</sup>١٢) مُظاهرة . مُطابِقة .

<sup>(</sup>١٣) قسائم : انصبة واشطر مقسومة بينهما .

قال: ورأيته قد ملكه التعجب من هذا وشبهه ، فحدثته بما نتقاسمه من قوى الفلك (۱) ، وأن سهامنا واحدة ، وأنصابنا (۲) منها متساوية أو قريبة من التساوى . فعجب ، وازداد بصيرة في إخلاص الصداقة وتوكيد العلاقة ، فقلت لأبي سليمان : كيف يصح هذا وأنت مطَالبُك في الفلسفة ، وصورك مأخوذة من الحكمة ، وقتيبتك (۲) مجموعة من الحقائق وخوضك في الغوامض والدقائق ، وذاك رجل في عداد القضاة (٤) وجِلَّة الحكام وأصحاب القلانس (۵) ، ومخاضه (۱) الظاهر الذي عليه الجمهور (۷) ، ومأخذه مما عليه السواد (۸) الأعظم ؟

فقال : هذا هو الذي انفردنا عنه بعد أن ازدوجنا(١) عليه ، والأصل أبداً مخالف للفرع لاخلاف الضد للضد ، ولكن خلاف الشكل للشكل ، وكان مُشتريه(١٠) خالياً من قوة زُحَل(١١) ، فبرز في حلبة القضاة ، وكان المشترى لي مقتبساً من زحل ، فظهرت بما ترى ، فجمعتنا المشاكلة على العلم ، وفرقنا الاختلاف بالفن .

قلت: هذا والله طريف (۱۳) ، ومما يزيد في طرافته أنك من سجستان وهو من الصَّيْمَرَة .

<sup>(</sup>١) الفُّلُك مدارالنجوم، وعلَّمُ القلك علَّمُ يُبْخِثُ فيه عن الأجرام العلوية.

<sup>(</sup>۲) انصابنا حظوظنا وانصبننا.

<sup>(</sup>٣) قتيبتك رَخُلك ، اى وعاؤك ، وفي القرآن « جعلوا بضاعتهم في رحقهم » اى في أوعيتهم .

 <sup>(</sup>٤) چِلْة الحكام جمع جليل وهو العظيم .

<sup>(</sup>a) القلانس . جمع قَلَنْسُوة ، وهي لباسٌ للراس مختلف الانواع والاشكال .

<sup>(</sup>٦) مَخَاضَه موضِع الخوض في العاء، وما جاز فيه الناس مشاة وركبانا .

<sup>(</sup>٧) الجمهور جُلُّ النفس، واشرافهم.

<sup>(</sup>٨) السواد العدد الكثير.

 <sup>(</sup>۱) ازْنُوجْنا اقِترْنا .
 (۱۰) المُشْترى . اكبر الكواكب السيارة ، وهو في الأساطير كبير الإلهة .

 <sup>(</sup>١١) رُحَلَ اعظم الكواكب السيارة وابعدها في النظام الشعسى، وفي الاساطير الإغريقية:
 كبير الآلهة، وهو مَثَلُ في العلو والبعد ويقال له · شبخ النجوم.

<sup>(</sup>١٢) الطريف الغريب التلدر."

٣٢ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗈

فقال: الأمكنة في القلك أشد تَضَامًا من الحاتم في إصبعك، وليس لها هناك هذا البعد الذي تجده بالمسافة الأرضية من بلد إلى بلد بفراسخ (١) تُقطّع، وجبال تُعْلَى، وبحار تُخرْقَ (٢).

فقلت: هل تجد (٣) عليه في شيء؟ ، أو يجد عليك في شيء؟

فقال: وَجُدى (٤) به في الأول قد حجبني عن مَوِجُدتي (٥) عليه في الثاني ، على أنه يكتفى منى فيما يخالف هواى باللمحة الضئيلة ، وأكتفى أنا أيضاً منه في مثل ذلك بالإشارة القليلة ، وربما تعاتبنا على حال تعرض على طريق الكناية (١) عن غيرنا كأننا نتحدث عن قوم آخرين ، ويكون لنا في ذلك مَقْنع (٧) ، وإليه مَقْزع (٨) . وقل ما نجتمع إلا ويحدثني عنى بأسرار ما سافرت عن ضميرى إلى شفتى ، ولا نَدّت (١) عن صدرى إلى لفظى ؛ وذلك للصفاء الذي نتساهمه (١٠) ، والوفاء الذي نتقاسمه ، والباطن الذي نتفق عليه ، والظاهر الذي نرجع إليه ، والأصل الذي رسوخُنا فيه ، والفرع الذي تَشَبُّنُنا (١١) به . والله ما يسرني بصداقته حُمر (١١) النَّعَم ، ولا أجد بها والفرع الذي تَشَبُّنُنا (١١) به . والله ما يسرني بصداقته حُمر (١١) النَّعَم ، ولا أجد بها بحياتي لي ، وإذا كنت أعشق الحياة لأني بها أحيا ، كذلك أعشق كل ما وصل الحياة بالحياة ، وجني لي ثمراتها ، وجلب إلى روحها ، وخلط بي طيبها وحلاوتها .

<sup>(</sup>١) قِراسخ : جمع فرسخ ، وهو ثلاثة اميال ماشمية ، وقيل اثنا عشر الف ذراع .

<sup>(</sup>٢) تُخْرَق : خُرَق العقارَة - قطعها حتى بلغ (قصاها .

<sup>(</sup>٣) تُجِدُ عليه : تغضب عليه .

<sup>(1)</sup> وَجُدى به: وجد به ـ احبه. (۵) مؤجدتي عليه: غضسي عليه.

 <sup>(</sup>٦) الكنائية : كَنَاية عن كذا يكنو (واوى) اى ذكره ليدل به على غيره ، وكنى به عن كذا يكنى
 (يائى) اى تكلم بما يستدل به عليه ، او ان يتكلم بشيء وهو يريد غيره .

<sup>(</sup>Y) مَقْنع رضاً نقنع به .

<sup>(</sup>٨) مَقْزُعَ : مَلْجا .

<sup>(</sup>٩) نَدُتْ : شَرَدُتْ ونَقَرَتْ . ويريد بقولَه ، ما سافرت عن ضميرى إلى شفتى ، وبقوله كذلك « ولا ندت عن صدرى إلى لفظى ، ان هذه الأسرار لم تجْرِ على لسانه ، ولم يذكرها لأحد من الناس ، بل ظلت حبيسة في ضميره وصدره .

<sup>(</sup>۱۰)، نتساهمه : نتقاسمه .

<sup>(</sup>۱۱) تشبثنا به . تعلُّقنا به .

<sup>(</sup>١٢) حُمْرُ النُّعَمِ ﴿ الجِمالِ الحُمْرِ ، وهي عندهم أشرف الأموال -

وكان أبوسليمان يحدثنى عن ابن سيار بعجائب ، وأما أنا فما عرفته إلا قاضياً جليلا صاحب جد وتفخيم ، وتوقير وتعظيم ، وكان مع ذلك بسيط اللسان ، شريف اللفظ ، واسع التصرف ، لطيف المعانى (١) ، بعيد المرامى ، يذهب مذهب أبى حنيفة .

ثم قال أبو سليمان : الصداقة التي تدور بين الرغبة والرهبة شديدة الاستحالة (٢) ، وصاحبها من صاحبه في غرور (٢) ، والزَّلَةُ (٢) فيها غير مأمونة ، وكسّرها غير مجبور (٥) .

قال: فأما الملوك فقد جَلوًا (٢) عن الصداقة ؛ لذلك لا تصح لهم أحكامها ، ولا توفى بعهودها . وإنما أمورهم جارية على القدرة والقهر (١) والهوى (١) والشائق (١) والاستخفاف (١١) . وأما خدمهم وأولياؤهم (١١) فعلى غاية الشبه بهم

<sup>(</sup>١) لطيف المعانى غامضها وخفيُّها.

<sup>(</sup>٢) الاستحالة استحال الشيء ستحوّل من حال إلى لخرى .

<sup>(</sup>٣) غرور اباطيل، وتزيين الخطا بما يوهم انه صواب .

<sup>(1)</sup> الزّلة السُقْطة.

<sup>(°)</sup> مجبور جَبْزالعظم ـ اصلحه من كشر .

 <sup>(</sup>٦) چلوا عن الصداقة . عظمت اقدارهم عنها .

<sup>(</sup>A) الهوى إرادة النفس ، والعهويُّ . محموداً كان او مذموماً . وغلب على غير المحمود ،

يقال - فلان اتبع هواه، إذا أريد دَمُّه .

<sup>(1)</sup> الشائق المُحبِّب إلى النفس . (١٠) الاستحلاء ان تجد الشيء خُلُواً .

<sup>(</sup>١١) الاستخفاف الاستهانة.

<sup>(</sup>١٣) أولياؤهم جمع وللي ، وهو القحب والصديق والنصير .

۴۴ □ خلاصة التوحيدي □

ونهاية المشاكلة(١) لهم ؛ لا نتشابهم(١) بهم ، وانتسابهم إليهم ، وَوَلُوع (١) طورهم (1) بما يصدر عنهم ويرد عليهم . وأما الثنا(°) وأصحاب الضّياع(١) فليسوا من هذا الحديث في عِيرِ (٢) ولا نفِيرِ (٨) . وأما التجار فكسب الدوانق (١) سدٌّ بينهم وبين كل مروءة ، وحاجز لهم عن كل ما يتعلق بالفتوة(١٠) وأما أصحاب الدين والورع فعلى قلتهم ربما خلصت لهم الصداقة ؛ لبنائهم إياها على التقوى وتأسيسها على أحكام الحرج(١١) وطلب سلامة العقبي(١٢) . وأما الكتاب وأهل العلم فإنهم إذا خلوا من التنافس والتحاسد والتماري (١٣) والتماحك(١٤) فريما صحت لهم الصداقة وظهر منهم الوفاء. وذلك قليل، وهذا القليل من الأصل القليل. وأما أصحاب المذابّ (١٥) والتطفيف(١٦) فإنهم رجرجة(١٧) بين الناس لا محاسن لهم فتذكر، ولا مساعى فتنشر(١٨) ؛ ولذلك قيل لهم :

(١) المشاكلة : المماثلة .

- (٣) الوَلُوعُ : شدة التعلق .
- (1) طورهم: يقصد المعاصرين لهم في زمانهم.
- (٥) الثنا : ثنى قلان زيداً ، واثنَّاهُ .. كان ثانيه ، ومنه ( وهذا واحد قائنه ) أي كُنْ ثانيه . (٦) الضيَّاع : جمع ضيِّعة ، وهي الجرفة والصناعة .
  - (Y) العِير: الإبل التي تحمل الطعام.
- (٨) النَّفِير : الذهاب إلى القتال والمقصود بقوله إنهم ليسوا من هذا الحديث في عيرو ولاونفير » انهم لا شأن لهم ولا ذكر لهم فيه.
  - (٩) الدوائيق : جمع دائق ، وهو سدس الدرهم .
    - (١٠) الفتوة: السخاء والكرم والمروءة.
      - (١١) الخرّج: مجانبة الاثام.
    - (١٢) العقبي: الخر كل شيء، والآخرة.
      - (۱۳) التماري: الشك .
      - (١٤) التمادك: التلاحي والخصومة.
  - (١٥) المذابُّ : جمع مِذْبَة (بالكسر) وهي ما يُثَبُّ به كالمؤوحة . (١٦) التطفيف: نقص المكيال، وهو الاتملاء إلى راسه.
    - (١٧) الرجرجة : الاغتطراب .
      - - (۱۸) فتنشر: فتداع .

<sup>(</sup>٢) لانتشابهم: انتشب فيه \_ اعتلق به .

هَمْجُ<sup>(۱)</sup> وَرُعَاع<sup>(۲)</sup> وأوباش<sup>(۱)</sup> وأوناش<sup>(1)</sup> ولفيف<sup>(۱)</sup> ورعائف<sup>(۱)</sup> وداصة<sup>(۷)</sup> وسُقَاط(٨) وأنذال(١) وغوغاء(١٠)؛ لأنهم من دقة الهمم، وخساسة(١١) النفوس، ولؤم الطبائع ، على حال لا يجوز أن يكونوا في حَوْمة(١١) المذكورين وعصابة المشهورين .

فلهذه الأمور الحائلة عن مقارها (١٣) ، الزائغة إلى غير جهاتها (١٤) ، علل وأسباب لو نَفْس الزمان(١٥) قليلا لكنا ننشط لشرحها ، وذكر ما قد أتى النسيان عليه ، وعفى أثره الإهمال ، وشغل عنه طلب القوت . ومن أين يظفر بالغداء من كل عاجزاً عن الحاجة ؟ وبالعشاء من كان قاصراً عن الكفاية ؟ وكيف يحتال في حصول طِمْرين (١٦) للستر لا للتجمل ؟ وكيف يُهرَب من الشر المقبل ؟ وكيف يُهروْلَ (١٧) وراء الخير المدبر؟ وكيف يستعان بمن لا يعين ، ويُشْتَكي إلى غير رحيم؟

(١) الهمج الرَّعاع من الناس، الحمقي .

(۲) الرعاع (بالغتج) سُقاط الناس وسقلتهم وغوغلؤهم.

(٣) اوباش جمع وبش (بالفتح والتحريك) والأوباش الاخلاط والسفلة.

(1) اوناش دوو بطش

(°) لقيف تشلاط.

(٦) رعلاف صدور واحجار .

(٧) داصة الصوص، جمع دائص. (٨) سقاط بضم السبن وفتح القاف وتشديدها . جمع ساقط وهو لثيم الحسب والنفس ،

المتأخر عن الناس الذي لا يُعَدُّ في خبار القتيان .

(٩) أنذال جمع نُذُل ، وهو الخسيس من الناس ، والساقط في دين أو حسب ، والمحتقر في جميع أحواله

(١٠) الغوغاء . الكثير المختلط من النفس ، والسفلة المتسرعون إلى الشر .

(١١) خساسة النفوس رذالتها

(١٢) الحومة موضع القتال ، والمقصود هذا أنه لا يجوز أن يكونوا مع المذكورين في ميدان وأحد وفي منزلة واحدق

(١٣) الحائلة عن مقارها . المشحولة عن مواضعها التي استقرت فيها .

(١٤) الزائفة المائلة.

(١٥) لو تَأْسَ الزمان ، لو امهل ،

(١٦) طغرين مثنى طِمْر ، وهو الثوب المُلقّ ، وقبل الكساء البقى من غير الصوف .

(۱۷) يهزول يسرع في العشي

ولكن حال الجريض (۱) دون القريض (۲) ، ومن العجب والبديع أنا كتبنا هذه المحروف على ما فى النفس من الحرُق والأسف والحسرة والغيظ والكَمد (۳) والوَمد (۱) ، وكأنى بغيرك إذا قرأها تقبّضت (۵) نفسه عنها ، وأمر (۱) نقده عليها ، وأنكر على التطويل والتهويل بها . وإنما أشرت بهذا إلى غيرك ؛ لأنك تبسط من العذر ما لا يجود به سواك ، وذاك لعلمك بحالى ، واطّلاعك على دُخلتى (۱) واستمرارى على هذا الإنفاض (۸) والغوز اللذين قد نقضا (۱) قوتى ، ونكار (۱) مرتى (۱۱) ، وأفسدا حياتى ، وقرنانى بالأسى (۱۲) ، وحجبانى عن الأسي (۱۳) ، لأنى فقدت كل مؤنس وصاحب ومرفق ومشفق ، والله لربما صليت فى الجامع فلا أدى إلى جنبى من يصلى معى ، فإن اتفق (۱۱) فيقال أو عصار أو نَدّاف (۱۵) أو قصاب ، ومن إذا وقف إلى

<sup>(</sup>١) الجريض: الغُصَّة . والرَّبِق يُغَمَّ بِه .

 <sup>(</sup>٢) القريض ، الشُّغر ، و - حال الجريض دون القريض ، مَثَل يضرب لامر مَعُوقُ دونه عائق ،
 وورد في معناه ، حال الأجل دون الأمل ، .

<sup>(</sup>٣) الْكُمُدُ . (بِغِنْج الكاف وفتح العيم وتسكينها ) - الحزن الشديد المكتوم .

<sup>(</sup>٤) الوَّمُد ﴿ (محركة ) - شدة حرَّ اللَّيلَ .

<sup>(</sup>٥) تقيضت نفسه عنها اشمازت

<sup>(</sup>٦) امَر نَقُدُهُ: امْرَالشيءَ .. صار مُرَّأَ .

<sup>(</sup>٧) دُخُلتَى: دخلة الرجل (بالتثليت) ــ داخلتُه.

 <sup>(</sup>A) الإنقاض: انغض القوم - ارملوا ، وقبل هلكت اموالهم وقَنِي زادهم أو افتوه .

<sup>(</sup>٩) نقضا قوتى: هَزَّلاهَا .

<sup>(</sup>۱۰) نكثا: نَقَضا وهَزُلا .

<sup>(</sup>۱۱) مرتى: قوتى وشدتى. ۱۲۱) قىنات بالاسى: مصلات

<sup>(</sup>۱۲) قرناني بالاسي: وصلاني بالاسي، والاسي - الحزن .

<sup>(</sup>١٣) حجباني عن الأسنى : الأسنى سجمع أسوة بكس الهمزة ويضمها ، وهو ما ياتي به الحزين يتعزى به ، وجمعها اسى بكسر الهمزة ويضمها ، ثم سمّى الصير اسني .

<sup>(</sup>١٤) اتفق: تصادف.

<sup>(</sup>١٥) النَّدَافُ: الذي يضرب القطن بالبنَّدف.

جانبى اسدرنى (١) بصنانه (٢) ؛ واسكرنى بنتَنِه ، فقد أمسيت غريب الحال ، غريب اللفظ ، غريب النِحُلة (٣) ، غريب الخلق ، مستأنساً بالوحشة ، قانعاً بالوحدة ، معتاداً للصمت ، ملازماً للحيرة محتملا للأذى ، يائساً من جميع من ترى ، متوقعاً لما لابد من حلوله ؛ فشمس العمر على شَفَا(٤) وماء الحياة إلى نُضُوب (٥) ، ونجم العيش إلى أَفُول (١) ، وظل التلبُث (١) إلى قُلوص (٨) .

وفى تمجيد الصمت مرَّ بى كلام لبعض الحكماء القِدماء ، أنا أرويه لك ههنا لالأجُدَّد عليك بما ليس عندك ، ولكن لأذُكِرَكَ ؛ فإن الإذْكار<sup>(٩)</sup> بالخير بعثُ على الاهتمام به ، والبعث عليه سلوكَ لطريقه .

قال هذا الحكيم: لولم بكن للصامت في صمته إلا الكفاية لأن يتكلم، فيُحكى عنه محرفاً، فيضطر إلى أن يقول: ليس هكذا قلت، وإنما قلت كذاوكذا، فيكون إنكاره إقراراً، ويكون اعترافه بأصل ما حُكى عنه شاهداً لمن وشَى به، وادّعاؤه التحريف غير مقبول منه بلا بيّنة يأتى بها، لكان ذلك من أكبر فضائل الصمت، وأدّعُ هذا كله وأقول: كان سبب إنشاء هذا الرسالة في (الصداقة والصديق) أنى ذكرت شيئاً منها لزيد بن رفاعة أبى الخير، فَنَمَاهُ(١٠) إلى ابن سعدان الوزير أبى عبدالله سنة

<sup>(</sup>۱) اسدرنی خیرنی.

<sup>(</sup>٢) صُنانه . الصنان (بضم الصند) .. رائحة الإبط المنتن .

 <sup>(</sup>٣) الثَّثَلَة المذهب والديانة .

 <sup>(2)</sup> على شفا ، أي لم يبق منه إلا قليل ، ويقال للرجل عند موته ، وللقمر عند اقتحاقه ، وللشمس عند غروبها : « ما يقى منها إلا شفا » ، أي قليل .

<sup>(</sup>٥) تَضُوبِ: يِقَالَ: وَنُضُبُ عِنْهِ الْبِحِزُ ، أَيْ تَزُعُ مَاؤَةً وِنَشِفَ .

<sup>(</sup>٦) افول: غياب. (٧) التلبُّث: التوقّف.

<sup>(</sup>۲) التعيد : التوهف (۸) <del>قل</del>وض: <u>دُهَا</u>ب ـ

<sup>(</sup>٨) عنوص: دهنب. (٩) الإذكار : الْكُرْهُ الشيء - جعله يَذْكُرهُ والمصدر إذْكار .

<sup>(</sup>١٠) قَتْمَاهُ: فَيْلَفُهُ.

۳۸ 🗀 خلاصة التوحيدي 🗅

إحدى وثلاثمائة قبل تحمله آعباء الدولة وتدبيره أمر الوزارة ، حين كانت الأشغال خفيفة ، والأحوال على أدلالها(١) جارية .

فقال لى ابن سعدان: قد قال لى زيد عنك كذا وكذا.

قلت: قد كان ذاك.

قال: فلوَّن هذا الكلام، وصِلْهُ بِصِلاتَه (٢) مما يصح عندك لمن تقدم، فإن حديث الصدق حلو، ووصف الصاحب المساعد مطرب. فجمعت ما في هذه الرسالة وشغل عن رد القول فيها، وأبطأت أنا عن تحريرها إلى أن كان من أمره ما كان، فلما مر على ذلك بعض سنين، عثرت على المسوَّدة، وبَيَّضُتُها على نحيلها (٢)، فإن راقتك فذلك الذي عزمت بنيتي وحولى (٤) واستخارتي (٤)، وإن تحيلها (٢)، فإن راقتك فذلك الذي عزمت بنيتي وحولى (٤)، وأرسلت سينه (٨).

وقبل كل شيء ينبغى أن نثق بأنه لا صديق ولا من يتشبه بالصديق ، ولذلك قال جميل بن مرة في الزمان الأول حين كان الذين عُرفوا بالإخلاص ، والمروءة تتهادي (٩) بين الناس ، وقد لزم قعر البيت ، ورفض المجالس ، واعتزل الخاصة والعامة . وعُوتب في ذلك فقال : لقد صحبت الناس أربعين سنة ، فما رأيتهم غفروا لي ذنباً ، ولا ستروا لي عيباً ، ولا حفظوا لي غيباً ، ولا أقالوا بي عَثرة ، ولا رحموا لي عبرة ، ولا قبلوا مني معذرة ، ولا فكوني من أشرة ، ولا جبروا لي من كَشرة ، ولا بذلوا لي نَصْرة .

 <sup>(</sup>١) ادلالها: الذلّ الحالة التي يكون عليها الإنسان من السكينة والوقار وحسن السيرة ،
 والجمع ادلال ، والمقصود أن الأمور تسير سيرها الطبيعي المالوف .

<sup>(</sup>٢) صِنَّه بصلاته : أي الحِقَّه بما ترى أنَّه بتصل به مما قال الاقدمون .

<sup>(</sup>٢) نُحَيِلُها . اصلها الهزيل السقيم الذي كاد يذهب .

<sup>(</sup>٤) الخُوِّل: الحيلة، وهو ايضا القوة.

<sup>(ُ</sup>هُ) الاستَخَارة : طلّب الجِّبِرَة ، يقال ، استجر الله يجر لك ، أي اطلب من الله أن أن يختا لك ما يوافقك قيختار .

<sup>(</sup>٦) تَرْحلقتُ : تُدُّمُرجُت .

 <sup>(</sup>٧) سحبت دَيله : الذيل ـ اخر كل شيء ، وذيل الثوب والإزار \_ ملجُرٌ منه إذا أشبِلُ .
 والمقصود ، فللعذر الذي أبديته عن أخره ولم أكتم منه شيئا .

<sup>(</sup>٨) ارسلت سيله : السيل ـ الماء الكثير ، وقد شَيِّه به العدر الذي اعتدر به .

<sup>(</sup>٩) تتهادى : تمشى وحدها مشياً غير قوى متمليلا .

ورأيت الشغل بهم تضييعاً للحياة ، وتباعداً من الله تعالى ، وتجرعًا (١) للغيظ مع الساعات ، وتسليطاً للهوى في الهنات(٢) بعد الهنات .

ولذلك قال الثوري لرجل قال له أوْصِني : أَنْكِرْ مَنْ تعرفه . قال : زدْني . قال : لا مزيد .

وكان ابن كعب يقول: لا خير في مخالطة الناس، ولا فائدة في القرب منهم والثقة بهم والاعتماد عليهم ؛ ولذلك قال الأول:

فسقومُسهسم بسهسجسرهُسم فسإن لم يُهجَسروا اعْتسوجُسوا(\*) صسروف السدهسر دانسيسة بَفَطْمُ بينها المُهَجُ (١)

وأنشدني أبو إسحق إبراهيم بن هلال الكاتب الصابي في أحوال الزمان : أيارب: كلِّ الناس أبناء عَلَّةٍ أما نعْثُر الدنيا لنا بصديق؟(٧)

<sup>(</sup>١)تجرُّعاً للغيظ كظُماً للغيظ، وحبِّساً له، وإمساكاً على ما في نقسه منه.

 <sup>(</sup>٢) الهنات خصلات الشر، ولا تقال في الخير.

<sup>(</sup>٣) ممتزج مختلط غير صاف . سمج ﴿ قبيح .

ومعنى البيت - أن صداقة الناس ليست صافية ، وإنما بِخالطها دائماً الهوى والحقد ، وأو تأملت أعظم اعمالهم لوجدته مذكراً قبيجاً .

<sup>(1)</sup> بدهثك بغثتك وقيئتك.

مقطعة - قطيعة ، وهجر وعقوق . دنيثهم : الدنيء ـ المخسيس والدُّون .

فرج فرَّج الله الغُم - كشفه ، وانفرج الغم والكرب - انكشف ، وانقرج فلان من ضيقه -

ومعنى البيت ـ انهم إن قاطعوك وهجروك لغير سبب ، فتلك طبيعتهم التي تلازمهم دائماً ، ولا يستطيعون الفكك منها ، ولن تجد منهم يوماً غير ذلك .

<sup>(</sup>٥) قَوْمُهم عَذَّلهم واصلحهم، اعتوجوا، ساء خَلقُهم.

يقول الشاعر اصلحهم بهجرهم وقطيعتهم، فذلك علاج لسوء فعالهم؛ فإنك إن لم تهجرهم، زاد اغوجاجهم وسوء خلقهم.

<sup>(</sup>٦) صروف الدهر - تواثبه وحوادثه .

دانية قريية. تقطّعُ تتقطع. المُهَجُّ القلوب والإنقس، جمع مُهْجة.

أى إن حوادث الدهر ونوائبه قريبة الوقوع"، وهي حوادث تتقطع منها القلوب. (٣٠ علَّهُ بنو العلَّات ، بغتم العين ، - بنو رجل واحد من امهات شتى ، والواجدة عُلَّة ، وهي الضرَّة -والععنى أن كل الناس ليسوا اشقاء ، أي ليسوا من أب ولحد وأم ولحدة ، والمقصود أن أَخْوَتْهُمْ لَيْسَتُ كَامَلَةً ، وَلَنْ نَعْتَنِ فَي هَذْهِ الدَّنْيَا بِصَدِيقٌ كَامَلَ الصَّدَاقَةُ .

<sup>🛂 🗀</sup> خلاصة التوحيدي 🖺

وجوه بها من مُضْمَر الغِلَ شاهدً إذا اعترضوا دون اللقاء فإنهم وإن أظهروا بَرْد السوداد وظله الا: ليتنى حيث ائتوت أفرخ القطا الحدو وَحُدة قد آنستنى ، كأننى فذلك خير للفتى من أَوائِدهِ

ذوات أديم في النفاق صفيق (1) قَذَيٌ لعيون ، أو شَجَى لحُلوقِ (٢) أسرُوا من الشَّحناء حَرَّ حريق (٣) بأقصى محل في الفَلاة سحيق (٤ بها نازل في معشرى وفريقي (٥) بمَسْبعسة ، من صاحب ورفيق (٢)

(١) مُضَّعُر: خَفَيَّ ، العِلْ : القَشْ والحقد .

شاهد : دليل . أديم ، جُلد ، صفيق : ضد رايق .

والمعنى ﴿ أَنْ قَلُوبِهِم مَمَثَلَتُهُ بِالْحَقَدُ وَالْعَدَاوَةُ ، وَذَلِكَ يَبِدُو عَلَى وَجُوهُهُم ، وإن حاولوا إخْفَاءُه تَحْتُ جَلُودِهُم الصَّفِيقَةُ السميكةُ .

(Ŷ) اعترضوا دون اللقاء: حالوا دونه.

قَدَى لميونُ : القدَى .. ما يقع في العين من تبنَّةٍ أو غيرها ، تقول ، منار الأمر قدىً في عينيه ، أي اقلقه واجتهد في إزالته .

\* شَيَّى ُ بُحُلُوقَ : الشَّجَا ـ ما اعترض في الحلِّق من عظَّم ونحوه ، ثم استُعير للهمَّ والحزِّن \* لأن الإنسان يَغْضُ بهما .

ومعنى البيت: أنهم إن حالوا دون اللقاء ، فما هم عند اللقاء إلا قدَى للعين إذْ تراهم وما هم إلا شجى للحلق كالعظم الذي يتوقف فيه فيؤذيه ويُضْنيه .

(٣) إسَرُوا: اغتمروا واحقوا.

الشَّخْنَاء . العداوة التي تمثليء منها النفوس .

والمعنى أن الناس قد يُظهرون لك المودة ، وما هو إلا مظهر كاذب ؛ فإنهم يضمرون لك العدواة الملتهبة كنار الحريق .

(٤) اثَّتوت - أقامت ، تقول ، انتوى القومُ بموضع كذا ، اي اقاموا .

افُرُخُ القَّطَا القَطَا هُوع من اليمام يُؤثر الحياة في الصحراء ، ويطير مسافات شاسعة -الفلاة ، الصحراء ، سحيق ، بعيد .

أى ليتني اقيم بعيداً عن التناس حيث تُقيم افرخ القطا في الصحراء البعيدة ، فلا أرى منهم الحداً ، ولا أكايد من شرورهم ما أكايد .

(٥) اهْو وَهُدة ، صاحب وهدة ، انستُنى : اي الوحدة -

معشری : اهلی . فریقی . طائلتی وجماعتی .

يقول الشاعر · إني آنَسُ بالوهدة حتى لكاني …وانا وحيد منارد ـ اعيش بين أهلى وطائفتي ، فالوهدة تُؤنسني ولا استشعر فيها وحشة ، ولا تحس انفرادا .

(٦) ثُوَائِه . إقامته ، نقول « ثُوَى بِالمكان ، أي أقام فيه .

المسبعة الارض التي تكثر فيها السباع.

الرفيق : المرافق .

= والمعنى : أن الوحدة خير للإنسان من أن يقيم بين الناس الذين هم .. في حقيقتهم ... كالسباع . وأرضهم .. في حقيقتها .. كالمسبعة التي تكثر فيها السباع : فإن تك السباع خير من الصلحب والرفيق .

وكان العسجدي يقول كثيراً: الصداقة مرفوضة(١) ، والحِفاظ معدوم ، والوفاء اسم لا حقيقة له ، والرعاية موقوفة على البذل ، والكرم فقد مات ، والله يحيي الموتى .

استرسال الكلام في هذا النَّمط شفاء للصدر، وتخفيف من البَّرحاء(٢)، وانْجياب (١) للْخُرقة ، وإطرَّاد للغيظ ، وبَرْد للغليل (١) ، وتعليل للنفس (٥) .

ولا بأس بإيراد كل مالاءَمهُ ودخل في حَوْزته(٢٠) وإن كان آخرُهُ لا يُدرَك ، وغايته

لا تُملك . قال صالح بن عبدالقدوس :

بَنيُّ، عليك بتقوي إلال 4 ؛ فإن العواقب للمتقى (Y) وإنىك ماتىأت من وجهها تجد بابها غير مُسْتَغْلِق(^) عمدوّك ذو العفسل أبقى عملي مك من الصاحب الجاهل الأخرق(١) وذو العقل يأتي جميل الأمبور وذي خَسلَّةَ الأرشيد الأوفيق ١٠٠

(١) مرفوضة متروكة ، وَرَفَضَ الشيء .. تركه ورَمَاه وجائيّة .

(٢) البُرُحَّاء : شدة الأذي والعشقة .

(٢) انْجِيابُ الحرقة . انكشافها وانقطاعها ، والحرقة (بضم الحاء وفتحها وتسكين الراء) ... الاحتراق ، والمرارة .

(٤) الغليل . حرارة العطش .

(٥) تعليلُ النفس : تُلهيدُ لها ، كما يُعلِّلُ الصبيُّ بشيء من الطعام يتجزًّا به عن اللبن .

(۱) حوزته . تلحيته .

(Y) عليك بتقوى الإله . أى الزَّمْها ، والتقوى - مخالة أش .

ألعواقب : جمع عالية .. وهي الجزاء بالخير .

يامر الشاعر ابنه بنقوى اش ومخالته ، وذلك باتباع اوامره واجتناب تواهيه ، مؤكدا له أن الجزاء بالغير والحسني إنما يكون للمتقبن وحدهم.

(٨) وجهها: بقها. مستغلق: عسير القتع.

يقول الشاعر ﴿ إِنْ البوابِ النقوى مفتوحة لمن يشاء ، وليس منها ما يعُسُر الدخول منه ، ومَنْ أراد أن يُلزم التقوى فليطُرق إليها أى بنب وسيجدُهُ مفتوحاً وسهلا مُيسراً .

( ٩ ) ابقى عليك : إشد حفظا لك ، وإبقاء على مويتك .

الأخرق: الأحمق الليل المقل.

يقول الشاعر : إن عدوك ذا العقل اشد إبقاء على صداقتك ومودتك من صديقك الأحمق قليل العقل، ومثل ثلك قولهم: ، عدوُ عقل ، خير من صديق جاهل ، .

(١٠)ياتي : يقعل ، جميلِ الأمور : طيّبها وحسنها .

وذى: أي وهذه . خُلَّة : (بفتح الخاء) \_ خصلة .

الأرشد : المهندي الذي يُحسن التقدير فيما يُقدُّر .

الأوفق : من ( التوقيق ) .. وهو جعل الإسباب موافقة للمطلوب ، أو تسهيل طريق الخير وسد طريق الشر

يقول الشاعر: إن العاقل لا يقعل إلا جميل القعال ، ونتك خصلة المهتدى الذي يلازمه التوليق والسدار .

٤٦ 🗖 خلاصة التوحيدي 🗅

فأما الذي قال في أصدقائه وجلسائه الخير، وأثنى عليهم الجميل، ووصف جَدَّهُ (١) بهم، ودلَّ على محبته لهم، فغريب.

أنتم سرورى وأنتم مَشْتَكَى خَزَنَى وأنتم لله سواد الليل سُمُّارى (٢) أنتم دوإن بَعُدت عنا منازلكم نسوازلُ بين إسرارى وتسلكسارى (١) فيان تكلمت لم ألفظ بغيركم وإن سكتُ فأنتم عقد إضمارى (١) السله جاركُم مسما أحساذره فيكم، وحيى لكم من هجركم جارى (٩)

ولابد من شكوى إلى ذى مروءة يُواسِيكَ ، أو يُسْليك ، أو يَتُوجُّعُ

(٣) إسرارى : اشرَّ الشِّر ـ كَثْمَةً .

تُذْكَارِي : التَنْكَارِ ـ الزِّكْرِ ، وهو أن تَذْكَرِ الشيءَ بِلْسَانِكَ ، وتَقُولُ فَيِه شَيِئاً . يقول الشاعر : إنكم وإن نات دياركم ويعُدت منازلكم ، خَلُونَ في النبي ، مَثْكُورُونَ مِن لسلني ، وفي ذلك قال أحد الشعراء :

فَسَإِنَ القُسْرُبِ بِسَالْسَروحِ وليس القَسَرِبُ الجِسَسَمِ وقال شاعر آخر :

حْسِلُك في عيني ، وذكرك في فمي ومُنْسواك في ظلبي ، فسايت تغيب ؟ ؟ (\*) لم الفظ: لم انطق لفظاً واحداً . عقد : عَقَدَ العهدَ … احكمَهُ .

والمعنى : إنكم انتم الذين لا ينطق لسائى إلا بذكركم إذا نطقت ، ولا ينطوى ضعيرى على غيركم إذا نطقت ، ولا ينطوى ضعيرى على غيركم إذا سكتُ .

(٥) الله جاركم: مُجِيركم.

ألماذرُهُ: المُشاه، واحْاف حدوثه

يقول الشاعر : الله مجيركم وحاميكم مما اخشاه من بِعاد وهَجُر ، وهبى لكم هو مُجِيرى ، والشاقع لي من أن تهجروني .

<sup>(</sup>١) الجُدُّ : الحفظ والنصيب . وزاد بعضهم فقال : الحظ من الفضل والخير .

<sup>(</sup>٢) سُمُّاري : الذين يسمُّرون معي ، ويتحدثون إليّ ليلا ، والمغرد - سلمر ﴿

يصف الشاعر اصدقاءه بانهم مبعث سروره ، وبانهم الذين يفرّج بهم الغمّ عن ناسه بالشكوى إليهم مما يلقى من احزان ومواجع ، وبانهم الذين يسمرون معه ويتحدثون إليه ليلا حين ينصرف الناس إلى مضاجعهم ويخلو هو إلى همومه .

وقد قبل في مثل ذلك .

وقال آخر:

اخ لَمْتُهُ ، الله منى ، ثم نرْعوى إلى تاثب من حلمنا غير مُخْذج(١) المُسونُ إذا عنز الجليل وربما ازَمْتُ برأس الحية المُتَمعج(١) اخبرنا أبوسعد السيرافي قال : أخبرنا ابن دريد قال ، قال أبوحاتم السجستاني : إذا مات لى صديق سقط منى عضو .

كتب على بن عبيدة الريحانى البصرى إلى صديق له: كان خوفى من أن لا ألقاك متمكناً ، ورجائى خاطراً (٢) ، فإذا تمكن الخوف طَنِيت (٤) ، وإذا خطر الرجاء حييت .

(١) نَزْعُوى ﴿ نَكُفُ وَنُرْجِعِ ﴿ مُخْذِجُ ؛ نَاقَصُ .

يقول اَلشَاعر إِنْ لَى لَخَا أَنْجِى عَلِيهِ بِاللائمةِ . ويفعل بي هو مثل ذلك ؛ لاعمال تصدر من احدنا تستوجب هذا اللوم . ثم نكف عنها ونرجع ونثوب إلى حلمنا ونتوب توبة كاملة لا خَلَلُ فيها ولا نقص

(٢) اهُونَ · البِنُ واشهُنُ .

الجليل الثَّمام، وهو نبت ضعيف يُضَربُ به المثل لما هو هيَّن المُتناوَل ارْمُثُ مِعلَامِهِ وبالمِكان للمُتناوَل ارْمُثُ مِ

المتمعِّج المُتلويُ المُتثنِّي .

يقول الشَّاعر . إنهُ سَهُلُ لَيْنَ مَع إِخْوانَه ، فلا يُصَغَر لهم خُدَه ، ولا يقف منهم مواقف العناد والمحابرة ، بل إنه ليسُّهُلُ ويتضاعل ، على حين يشتدُ ويقوى ويعَزُّ الثمام ، وهو ذلك النبُّثُ الذي يُضْرَبُ به المثل في الضّعف والصّالة .

ويزيد الشاعر في وصف سهولته ولينه ، فيقرّر انه ربما لازم شيئاً ضئيلا كراس الحية ، واقام إلى جانبه ، وهو احقر واضالُ واقل شيء .

(٣) الخاطر ، ما يخطر بالقلب من تدبير أوامر ، والهاجس .

(٤) طنيت مرضت .

٤٤ □ خلاصة التوحيدى □

وقال جعفر بن محمد رضى الله عنهما: صُحبة عشرين يوماً قرابة. وقال رجل لضيغم العابد: أشتهى أن أشترى داراً فى جوارك حتى القاك كل وقت. قال ضيغم: المودة التى يفسدها تراخى(١) اللقاء مَدْخولة(١).

وكتب آخر إلى صديق له : مثلى هفا ، ومثلك عفا . فأجابه : مثلك اعتذر ، ومثلى اغتفر .

وقال أعرابي : الغريب، من لم يكن له حبيب.

وقيل لأعرابى : مَنْ أكرم الناس عشرة ؟ قال : مَنْ إن قُربَ مَنحَ ، وإن بَعُدَ مَدَح ، وإن بَعُدَ مَدَح ، وإن ظلم صفح ، وإن ضويق سمح ، فمن ظفِر به فقد أفلح ونجح .

وقال الفضل بن يحيى: الصبر على أخ تعتب عليه ، خير من آخر تستأنف (٢) مودته .

وقال عبدالله بن مسعود: ما الدُّخانُ على النار بأدلُ من الصاحب على الصاحب . كتب رجل إلى صديق له: أما بعد ، فإن كان إخوان الثقة كثيراً فأنت أولهم ، وإن كانوا قليلا فأنت هو .

وقال سيف الدولة بن حمدان :

تركتُ لك القُصْوى لَتُدرك فضلها وقلتُ: تُرى بينى وبين أخى فَرْقُ؟ (٥) ولم يك بى عنها نُكولُ، وإنما تَوَنَّيْتُ عن حقى فتَم لك الحقُ(١)

(١) تراخِي اللقامِ: تباعده .

(٢) مدخولة : مَعِيبة .

(٣) تستانف مودته: تأخُّذُ فيها وتبتدىء.

(٤) أوثقهم : اعظم من يُؤتَّننُ ويُوثَق به منهم .

(٥) القصوى: المنزلة البعيدة الرفيعة.
 أرى: أي ياثرى، وياقل تُرى، ومعناها يارجل، هل ترى؟

يقول الشاعر لصلحبه : إني أند تركت لك المتزلة السامية ؛ لتشتاثر بها دوني : إذ لا فزق عندي بين أن تنالها أنت ، أو أن أنالها أنا .

(٦) نُكُولُ: نُكُوصُ، وإحجامُ، وجُنِنُ.

تُوَنَّئِتُ عَن حَلَى: فَتُرْثُ ، ولم أَجْدُ في طلبه .

تم أن الحق : وافك تاماً قد تكمَّلُتُ اجزاؤهُ .

يتحدث الشاعر عن قدرته على بلوغ تلك المنزلة القصوى ، وانه لم يكن به ضعف عن بلوغها ، أو عجْز عن الوصول إليها ، ولكنه تراخي علمدأ عن طلبها ، وتوانى عن قصد من السعى لنوالها ؛ لينالها صاحبه دونه ، ويظهر بها كاملة تامة

# مثبالب الوزيرين

ويعرف أيضا بأخلاق الوزيرين ، كتبه بعد أن ارتحل إلى بلاط الصاحب ابن عباد ، وخابت آماله فيه ، وخاب أمله أيضا في ابن العميد الأب وابنه أيضا المعروف بأبي الفتح ، ويعد الكتاب من أعنف نصوص الهجاء التي كتبت بالعربية ، اعتمدنا على الطبعة الصادرة عن المجمع العلمي العربي بدمشق ، الطبحي ، وقد أعادت اصدارها بالتصوير دار صادر للنشر – بيروت .

### أركان الحياة

وَنْقَدَ رَأَيْتُ الْجَرْجَرَائِيِّ (١) \_ وكان في عِداد الوزَراءِ وجِلَّة الرؤساء ، وإنَّما قَتَله ابن يَقِية (٢) لأنه نَغِم له بالوزارة \_ يقول للحاتمي أبي عَليِّ (٣) ، وهو منْ أَدْهِياءِ النَّاس : إنما تُحرَّمُ لأنك تَشْتُمُ .

وقال الحاتمي إنما أشتم لأني أُخْرَم . وقال الحاتمي إنما أشتم لأني أُخْرَم .

فأعادَ الجَرْجَراثي قولَه .

قأعادَ الحاتميّ جوابّه .

فقال ثم ماذا؟

فقال الحاتمي : دَع الدِّسْتُ (٤) قائمةً ، وإن شئت عمِلناها على الواضِحة . قال : قُل !

قال الحاتمى : يقطع هذا أن لا يَسْمعوا مَدائحَهم ، ولا يَكتَرثوا بمراتِبهم ؛ وأن يَعْترفوا لنا بمزية الأدب وفضُل العلم وشرّف الحِكمة ، كما خَذِينا لهم بعظمة الولاية ، وفضْل العمل ، وبَسْط اليد ، وعرض الجاه ، والاستبداد بالتنعُم والطّاق

<sup>(</sup>۱) الجرجرائي محمد بن أحمد البغدادي الكاتب، مات سنة ٣٦٣ ه...، وترجمته واحداثه مع الوزير ابن بغية - في تجارب الأمم ٢٠١٠/٣ - ٣٢٣ وفي المقابسات لابي حيان ٨١ حديث لابي سليمان المنطقي مع الجرجرائي حول - الوزارة - ، ثم حديث عنه بعد مقتله من اجلها . وانظر الامتاع ٣١٧/٣ .

<sup>(</sup>٢) ابن بقية ابو طاهر محمد بن محمد بن على الملقب نصير الدولة . وزر لعز الدولة بختيار في سنة ٣٦٢ هـ. وبقى في الوزارة الربع سنين وكان قبل الوزارة يتولى أمر المطبخ لمعز الدولة ، فلما ولى الوزارة قال الناس من الغضارة إلى الوزارة ، يشيرون إلى وضاعة اصله ، ولكن كرمه غطى على عيبه . وفي سنة ٣٦٧ قتله عضد الدولة وصليه وبقى مصلوبا إلى أيام صمصام الدولة حيث انزل ودفن . ترجمته في عيون التواريخ لابن شاكر سنة ٣٦٢ ( جس ١١ ورقة ٢١٦ ب - ٧٠ ب نسخة بشير أغا ) ، تاريخ ابى القداء ١٩/٢ ، ١٣٦٠ وانظر بعض اخباره في الإمتاع ٤٣/٤٢١ ، وفي يتيمة الدهر ٣٤٤/٣ ( طبع مصر ) قصيدة لابن الأنبارى في رئانه تعتبر من عبون الشعر العربي .

<sup>(</sup>٣) أبو على الحاتمي . محمد بن الحسن بن المطفر البغدادي المتوفى سنة ٣٨٨ هـ . لغوى كاتب ناقد شهير ، وله مؤلفات وقد وضفه أبو حيان ( الامتاع ١٢٦/٣ ـ ١٢٧ ) بثقل الروح والغرور والخيلاء . ترجمته ق تاريخ الاسلام للذهبي ١٩٨/١٢ ( نسخة أيا صوفيا ) رقم (٣٠٠٨ ) ، عيون التواريخ سنة ٣٨٨ .

<sup>( 1 )</sup> الدست . يُستعمل ويراد به الديوان ، ومكان الوزارة ، كما يستعمل بمعنى الرياسة والوزارة نفسها استعارة من المعنى السابق انظر تاج العروس ( دست ) شفاء الغليل للخفاجي ٩٧ . والمعنى - إما أن تدع هذه المسالة تسير على هذا النحو ، وإما أن نتكلم في إيضاعها بصورة صريحة وأضحة .

والرَّواق، والأمر والنهّى، والحجاب والبوّاب؛ وأن يَكتبوا على أبواب دُورهم وقُصورهم:

يابَني الرَّجاء! ابعدوا عنًا ، ويا أصحابَ الأَمَل! اقْطعوا أَطْماعَكم عن خَيْرِنا وَمُيْرِنا وَأَحْمِرَنا وأَصفَرنا ، ووفَروا علينا أَموالَنا .

قَال أَبُو العَتَاهِية : فإن العَبد يقُول : لو وقَقْتَنى لَأَطعتُك ، أَيكُونُ ما يحتاج العبد إليه نَسيتَةً ، وما يُطالِبه الله به نَقْدا ؟

قال المأمون: فما يَقْطَع هذا؟

قال: يا أُميرَ المؤمنين، أضرِب عنه، فإنَّ الدُّسْتَ قائمةُ (١).

وأرجعُ فأقول :

وماخلا النّاسُ منذُ قامت الدُّنيا مِن تَقْصيرِ واجْتهاد ، وبلُوغِ الغاية ، وقُصُودِ عن النّهاية ، وتَشارُكِ في المحامد والمُدامِّ ، والمَساوى والمحاسِن ، والمَناقِب والمثالب ، والقضائل والرّذائل ، والمَكارِم والمَلائم ، والمنافع والمضارُ ، والمَكارِه والمسارِ ؛ ومِنْ بَعض ما يَكون للقائل فيه مَنْدُوحَة ، ولِلشّاغِب به استراحة ، وللنّاظر فيه مُنْدُم ، وللسّامع فيه مُسْتَمْتَع ؛ وأحسَنهم حالاً ، وأسعَدُهم جَدّاً ، وأبلنهم يُمنا ، ومادِحُه أكثرُ مِن هَاجِيه ، وعاذِرُه أَنطَقُ مِن عاذِله ، ومناقبه ظاهرةً على مثالبه ، ومَادِحُه أكثرُ مِن هَاجِيه ، وعاذِرُه أَنطَقُ مِن عاذِله ، والمحتَجَّ عنْه أنبَه من المحتج عليه أنبَه من المحتج عليه أن لا يكون مع صاحب المحاسِن من الخصال اللَّيمة ما يَحْبِطُها ويَحتاحها ، ويُحتل السّم ويُجتاحها ، ويُحتل السّم ويُجتاحها ، ويُحتل السّم ويُعبَلُ السّتُر عليها ، ويُعبَلُ المَّائِد عَنها ، ويُبيّضُ وَجْمَ النّاصِر لها ، ويُمدُ باع المتطاول إليها ؛ وكما وَجَدُنا السَّيّاتِ يَحْبِطن الحَسَناتِ ، كذلك قد وَجَدُنا الحسَناتِ ويُشْفِل المَسْتِئاتِ . كذلك قد وَجَدُنا الحسَناتِ ويُدْهِن المَسْتاتِ ، كذلك قد وَجَدُنا الحسَناتِ ويُدْهِن السَّمَاتِ .

<sup>(</sup>١) الدسبت قائمة : المشكلة مستمرة ، والقول فيها تتصل اواخره باواتله .

<sup>(</sup>٢) النفح ، الضرب والرمى ، وأشدُ العذاب ، يعنى أن يكون المدافع عنه أصدق من الطاعن فيه .

والعمُود الذي عَليه المعَوَّل ، والغايةُ التي إليها المَوْيُل ، في خِصال مِ ثَلَاثٍ هُنَّ دَعائمُ العالم، وأركانُ الحَياة، وأمَّهاتُ الفضائل، وأصولُ مصالح الخلق في المعاش والمعادِ ؛ وهُنَّ : الدِّينُ ، والخُلُق ، والعِلْم ، بهنَّ يعْتَدِل الحال ، ويُنتهَى إلى الكمال، وبهنَّ تُملك الأزمَّة، ويُنالُ أعَزُّ ما تسمو إليه الهمَّة ؛ وبهنَّ تُومَن الغَوائل ، وتُحمَد الغَواقب ؛ لأنَّ الدِّينَ جِماعُ المَراشد والمصالح ، والخُلُقَ نظامُ الخيراتِ والمنافع ، والعِلْمَ رباطُ الجَمِيعِ ؛ ولأنَّ الدِّين بالعَلْم يصِح ، والخُلقَ بالعِلْم يَطْهُر ، والْعِلْمَ بالعَمَل يَكْمُل ؛ فَمَن سَلِم دينُه من الشُّك واللُّحاء ، وسُوءِ الظُّنّ والبراء ، وثُبَّت عَلَى قاعدة التَّصديق بموادّ اليقِّين الذي أُقَرَّ به البُّرهان ، وَطَهَّر خُلقَهُ من دَنَس المَلال ، ولَجاج الطُّمَع ، وهُجْنة البُّخْل ، وكان له من البِشر نَّصيب ، ومن الطَّلاقة جظ، ومن المُسَاهلة موضع ؛ وحَظِي بالعلم الذي هو حياة الميَّت، وحَلَّى المحيّ ، وكمال الإنسان فقد بَرِّز بكل فضّل ، وبان بكل شَرَف ، وخلاً عن كلّ غَباوة ، وَبَرِيء من كُلُّ مَعَابَة ، وَبِلَغ النُّجُد الْأَشْرَف ، وصار إلى الغاية القُصْوي . ولم أَذَكُر لك العقلَ في هذا التَّفصيل، وهو أُولهُنَّ، وبه يَتم آخرهنَّ، وعليه مَجْزَى جميع ما افْتَنَّ الِقول به ؛ لأنه مَوهِبة الله العُظمَى ، ومِنحته الكُبْرَى ، وباب السعادة في الأخرة والأولَى ، وكان ما عَداه فرْعاً عليه ، ومضموماً إليه ؛ لأنه متّى عَدِمه الإنسانُ الحيُّ الناطق فقد سقَط عنه التكليف، وبَطَل عليه الاختيار، وصار كَبَعض البّهائم العامِلة ، وكبّعض الشُّخوص الماثلة ؛ وبه يُعرَف الدِّين ، ويقوّم المخلِّق ، ويُقتَبس العلم ، ويُلتَمس العُمَل الذي هو الزُّبدة ؛ وقد يعدم العمَلُ والعقل موجود ، وقد يُفقَد الخلُق والدِّين ثابت ؛ فليس الأصل كالفَرع ، ولا الأول كالثاني ، ولا العلَّة كَمُجَّلُوبِ العِلَة ، ولا ما هو قائم(١) كالجوهَر ، كما هو داثر كالعَرَض ؛ فلهذا أضربتُ عن ذِكره ، وغَنِيت عن الاستظهار به ؟ وإذا تُّمت فائدة الكلام فما زاد عليه لَغو، وإذا استقرّ فيه المعنى فما أَلمُّ به فساد.

فقسسر

وصاحِب الفَقر إِن مَدح فَرِّط ، وإِن ذَمَّ أَسفَط ، وإِن عَمِل صالحاً أَحبَط ، وإِن ركبَ شيئًا خلط وخبَّط ؛ ولم أَرَ شيئًا أَكشفَ لغطاءِ الأَديب ، ولا أَنشَف لماءِ وجُهه ، ولاً أَذعر (١) لسرب حياته منه ، وإن الحُرّ الآنِف ، والكَريم المتعيّف(٢) من مُقاساته والتجلّد عليه ، لَفي شغل شاغل وموتٍ مائت .

ولابد لمن ظلم من أن يتظلم، وكيف يكون المظلوم إذا انتَصَر ظالما (١)، واله المظلوم يقول: « وَلِمَنِ انْتَصَر بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولُئِكَ مَا عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلِ (١٠)، ولو كان المظلوم إذا تظلم ظالماً، لكان الظالم إذا ظلم مَعذُورا ؛ وكما هَجْن الله لَوْم المحسِن، فكذلك حَسَّن توبيخ المُسِيء ، وكما أثابَ عَلَى تَزكِية مَن كان طاهرا ، كذلك آجَر عَلَى جَرْح مَن كان مَدخولا ؛ ألا تَرَى أن التقرّب إلى الله بعداوة أبى جَهْل (١)، وذَمَه ولعنه وذكر نُوبِه وخساسته ، كالتقرب إلى الله بولاية أبى بكر (١) ومَدْجِه والترحُم عليه وذكر فضله وبَلاته ونصرته ؛ وهذا مُسْتَمِر في غير أبى جَهْل مُمن عادى الله ورسوله وولما الله ورسوله المنابع الله عليه وسلم ، كما أنه مُسْتَمِر في غير أبى بكر مَمن أطاع الله ورسوله ؛ وإنما الأمور بعواقبها ، والمذابِب بشواهِدها ، والنتائج بمقدّماتها ، كما أن القُرُوع بأصُولها ، والأواخر بأوائِلها ، والسُقوف بأسَاسِها .

حقيقة

ولستُ أَدَّعِى عَلَى ابن عَبَّاد ما لا شاهدَ لى فيه ، ولا ناصرَ لي عليه ، ولا أذكر ابن العَميله بما لا بَيَّنَة لى معه ، ولا برهانَ لدَعواى عنده ، وكما أَتوَخى الحقَّ عن غيرِهما إن اعترضَ حديثُه فى فَضْل أو نَقْص ، كذلك أعاملُهما به فيما عُرفا بين أهل العَصْر باستِعماله ، وشُهِرا فيهم بالتَحلَّى به ، لأن غَايتي أن أقولَ ما أَحَطتُ به خُبرا ، وحَفِظته سَماعًا .

<sup>(</sup>١) اذعر: اسم تقضيل من شقر بمعتى نقر.

<sup>(</sup>٢) كذا بالأصل ، والمتعيف : الكاره ، واخشى ان تكون : ، المتغيف ، ، من تغيّف عن الامر . بمعنى نكل عنه . (٢) في الكشاف ٣/١٠ : ، وقالوا : العقو مندوب إليه ، ثم الأمر أن يتعكس في بعض الاحوال فيرجع ترك العقو مندوباً إليه ، وذلك إذا احتيج إلى كف زيادة البغى وقطع مادة الاذى . وعن النبى صلى انه عليه وسلم ما يدل عليه ، وهو أن زينب اسمعت عائشة بحضرته ، وكان ينهاها فلا تنتهى ، فقال لعائشة : دونك فانتصرى ، . (١) الآية ١١ من سورة الشورى ، وفي الكشاف ١/٣٩٣ . ١٩٠١ : « ... وقيل : ضاف رجل قوماً فلم يطعموه فاصبح شاكياً ، فعوتب على الشبكاية فنزات الآية : ، ولمن انتصر بعد ظامه فاولئك ما عليهم من سبيل ، ، وقبل : هو أن يبدأ بالشنيمة فيرد على الشائم ، .

<sup>( \* )</sup> هو عمرو بن هشتم المُشرَومي ، كان يكني في الجاهلية لبا الحكم فكناه النبي صلى الله عليه وسلم لبا جهل فلزمته . وتاتي ترجمته بعد .

<sup>(</sup> ٣ ) ابو يكر بن أبي قحافة : عبدات بن علمان بن عامر التيمي الخليفة الاول المتوفى سنة ١٣ هـ عين ٦٣ سنة . المعارف ٨٣ ـ ٨٨ .

وسهلٌ على أن أقول : لم يكن في الأولين وَالآخرين مثلُهما، ولا يكونُ إلى يوم القيامة من يَعْشِرهما اصطناعاً للنَّاس ، وجِلْماً عن الجُهَّال ، وقياماً بالثواب والعِقاب ، ويَذْلًا لقنَّيَة المال ، ولِكُلِّ ذُخَّر من الجواهر وَالعقد ؛ وأنَّهما بلَغا في المجد الذُّرْوَة الشمَّاء ، وأُحرَزا في كل فَضلَ وعلم قَصَب السُّبَقِ ، وأَن أَهل الأرض دَاتُوا لَهما ، وأن النقص لم يَشِنْهما بوجهِ من الوجوه ، وأن العَجْز لم يَعْتَرهما في حال من بسَبَب ثُوبِ لَعَلُّهُ أَخَذُهُ ، أُو يَرَهُمُ ثُنَّى عَلَيْهُ كَفُّهُ ، أَو حَاجَةٍ خَسِيسَةٍ قُضِيتَ لَه ؛ تبلُّغُ به قِلَّة الدِّين وسُوء النظَرَ فيما يُتَعقُّب بالتَّقبيح والتَّحسين أنه يَمْدح واحداً مقْروفاً بالزُّندقة ِ والكُفر ، ويُقَرِّظ آخَر مَعروفاً بالإلحادِ والسُّحْف ، ويَضِف بالجُّود مَن كان أبخلَ من كُلب عَلَى عَقَى صَبِي ويَدِّعي العقلَ لِمن كان أحمقَ من دُغَة (١) ؛ ومَن أظلَم مِمَّن يَصِف السفية بالحصافة ، واللئيم بالكَرَم ، والمتّعَجّرفَ بالأناة ، والعاجِزَ بالكِفاية ، والنَّاقصَ بالزيادة ، والمتأخَّر بالسُّبْق ، والعَنِيفَ بالرَّفق ، والبَّخيلَ بالسَّخاء ، والوضيعُ بالغلاء ، والوَقَاح بالحياء ، والجَبَان بالغَناء ؟

فلا يكون حِينتذ لقولي قابِلٌ ، ولا لحُكْمي ملتَزِم ، ولا لنَصَبِي مَرجُوع ، ولا لسَعْبى نُجْح ، ولا لصَوابى مُختَار ، ولا لحُدائى مسْتَبِع ؛ وفي الجملة لا يكون لدغواي مُصَدّق.

ولعُمرى لو انقلَبتُ عن ابن عبّاد ـ بعد قصدي له من مدينة السَّلام وإناختي بفِنائه مع شِدَّة العُدُّم والإنفاض(٢)، والحاجِّةِ المُزْعِجة عن الوَطَن، وصفَّر الكُفّ عما يُصان به الوَّجه ؛ وبعدُ تُردُّدي إلى بَابِه في غمار " الغادين والرِّائنحين ، والطَّامعين الرَّاجِينَ ، وصَبَّرى عَلَى ما كَلُّفنى نَسْخَه حتى نشِبتُ به تَسعةَ أَشهرٍ خِدمةً وتقرِبا ، وطلبًا للجدوَى مِنه ، والجاهِ عنده ، مع الضَّرَع والتملُّق ـ ببعض ِ ما فارقتُ مِن أجلِه الْأَعِزُّة ، وهَجَرتُ بسّبيه الإخوان ، وطوّيتُ له المّهامِة والبلاد ، وعَلَى جُزءِ مما كان الطمُّعُ يُدنُّدِنُ حولَه ، والنفسُ تحلُّم به ، والْأَمَل يطمئن إليُّه ، والناسُ يعذرونه ويحققونه ، الكنتُ لاحسانه من الشاكرين ولإسَاءَته من السَّاترين ، وعندَ ذكره بالخير

<sup>(</sup>١) دغة المم رجل كان احمق ، ولقب معاوية بنت مغنج ( او معنج ) العجلية وكانت تحمق ايضاً ، فكان بقال ، احمق من دعة ، ، وللمثل قصة تجدها في امثال الضبي ١٠٢ والمعارف ٢٠٤ والاقتضاب ١٥٠ ، واخبار الحمقي والمغطين ٤١، ومجمع الأمثل ١٩٣/١، ١٤٧ وتاج العروس ١٢٨/١، واللسان (دغا). (٢) الإنفاض ذهاب المل وفناء الزاد.

 <sup>(</sup>٣) غمل . يقتح الغين وبالضم جماعة الناس · يقال : دخلت في غمار الناس اى في جمعهم المتكاثف .

٥٢ □ خلاصة التوحيدي □

من المساعدين المصدِّقين ، وعِندَ قرِفهِ بالسُّوءِ من الذَّابِّين الممتَعضِين . والشاعر بقول :

ومن يُعطِ أثمانَ المحامد يُحمد ع.

والأخر يقول:

والحمد لا يُشترى إلا بأثمان . .

## سرعة التحول

وكان ابن عبّاد شديد السّفة عجيب المناقضة ، سريع التحوّل من هيئة إلى هيئة ، مستقبلا للأحرار بكل فرية وفاحشة ؛ كان يقول للإنسان الذى قد قدم عليه من أهل العلم : تَقدّم يا أخى ! وتكلّم ، واستأنس ، واقترح ، وانبسط ، ولا تُرع ، واحسبنى فى جَوف مرقّعة ، ولا يَهولك هذا الحشّم والخدّم ، وهذه الغاشية والحاشية ، وهذه المرتبة والمسطنة وهذا الطّاق والرّواق ، وهذه المجالس والطنافس ؛ فإن سلطان العلم فوق سلطان الولاية ، وشرف العلم أعلى من شرف المال ، فليفَرخ روعُك ولينعم بالك ، وقل ما شئت ، وانصر ما أردت ، فلسّت تجد عندنا إلا الإنصاف والإسعاف والإطراف ، والمقاربة والمواقبة ، والموانسة والمقابسة ، وعلى هذا التنزيل ، ومن كان يَحفَظ ما يَهذِي به في هذا وغيره ؟

حتى إذا استقى ما عند ذلك الإنسان بهذه الزَّخارِف والجِيلَ ، وسَالَ الرجُلُ معهُ فى حَدُوره عَلَى مذهبِ الثَّقَة ، وَرَكب فى مناظرته ، وردعه وحاجَّه ، وَراجَة وَضاجَعه وَشاكعة (۱) ووضع يَدَه عَلَى النكتة الفاصِلة ، والأمر القاطِع تَنَمرُ له ، وتنغر (۱) عليه ، واستحصد غضباً وتلظّى لهبا ، وقال بعد وثبتين أو ثلاث : يا غلام ! خذ بيد هذا الكلب إلى الحبِّس ، وضعه فيه بعد أن تصبّ عَلَى كاهله وظهره وجَنبَيْه خمسمئة عضا ؛ فإنه مُعانِد ضِدّ ، يحتاج إلى أن يُشَدّ بالقِدّ (۱) ، ساقط هابط ، كلبُ نباح ، متعجرف وقاح ؛ أعجبه صبرى ، وغرَّه جلمى ، ولقد أخلف ظنى ، وعدت على متعجرف وقاح ؛ أعجبه صبرى ، وغرَّه جلمى ، ولقد أخلف ظنى ، وعدت على

<sup>(</sup>١) شاكعه: غاضيه، وفي الأصل: • ساكعه،: ضَلَّله،

<sup>(</sup>٢) تَنْخُر علية : غُلا عليه من الغَضَب .

<sup>(</sup>٣)القِدُ : السير الذي يِقدُ من الجلد .

نفسى من أجِله بالتوبيخ ، وما خَلَق الله العصا باطلا ، ولا تَرَك خَلْقَة هامِلا . فيقام ذلك البائس على هذه الحال التي تَسْمَع ، عَلَى أَن مَسْموعَك دون مُشاهَدتك لوشاهَدت ، ومن لم يَحضُر ذلِك المجلس لم يَرَ منظراً رفيعاً ورجُلاً رقيعاً ، قد عامَل بما وصفتُ الحريري غلام ابن طرارة (١) والجامدي (١) الشاهر الوارد عليه من البصرة ، وأبا زيد الكلابي وغيرهم .

وكان أبو الفضل أعنى أبن العميد إذا رآه يقول: أحسب (٢) أَنْ عَينيه رُكّبتا من زثبق

وعنقَه عُمل بِلَوْلَبٍ .

وصدَق ، لأنّه كانَ طَريف النّتني والتلوّى شديدُ التفكُّك والتفتُّل كثيرالتعوَّج والتموَّخ ، في شكل المرأة المُومِسَة والفاجرة الماجنة ، والمخنَّث الأشمط . وسمعتُ أبا الفَضل الهرّوى(٤) يقول له يوماً : لو وُضِعَ في خِزانة الكتب للوقفِ شيء من الطّبّ لكان ذلك باباً من المنافع الحاضِرة والفوائِد المجَّلة والخير العام . احتقاد !

وطلع على يوماً في داره وأنا قاعد في كِسْر (٥) رواق أكتب له شيئاً قد كادني به ، فلما أبصرتُه قمتُ قائماً ، فصاح بحلق مشقُوق : اقعُد ! فالورَّاقون أخسُ من أن يقوموا لنا ، فهجمت بكلام ، فقال لي الزَّعفراني الشاعر : احتمل فإن الرَّجلُ رَقيع ، فغلَب على الضَّجك ، واستحالَ الغيظُ تعجَّباً من خِفّته وسخْفِه ، لأنه قالَ هذا وقد لوى شِدقَه وشمَغَ أَنفَهُ وأمالَ عنقَه واعترض في انتصابه وانتصب في اعتراضِه ، وخرج

<sup>(</sup>۱) هو المعانى بن زكريا بن يحيى النهراوني الجريرى المعروف بابن طرارة ... علامة شهير وله مؤلفات ، ولد سنة ٣٠٠ او ٣٠٣ وتوفي سنة ٣٩٠ . ترجمته في الإرشاد ١٦٢/٧ ... ١٦٤ والفهرست ٣٢٨ .. ٣٢٨ والبداية ٣٢٨/١١ .

<sup>(</sup>٢) أبو عبدات محمد بن حامدالجامدى ( نسبة إلى جامدة من أعمال وأسط) ذكره التعاليي في اليتيمة ( ألبلب ٢ القسم ٢ الورقة ١٧٣ نسخة لحمد الثالث) وهو من شعراء العراق ، وكان من جلاس الصاحب وعنه نقل التعاليي ( ١٧٢/٣ ، ١٧٧ مصر ) فقراً وصف فيها مجلس الصاحب وخضورَه ، وقد ذكره أبن شاكر في عيون التواريخ وقال لم تتحقق وفاته ، وكان في حدود الاربعمائة ، وانظر « جامدة ، في معجم البلدان . (٣) في الأصل : « احسبوا ) ، تصحيف ، والضمير في « راه » لابن عباد .

<sup>(</sup> ٤ ) كان أبو الفضل الهزوى راصداً بحضور أبي جعفر الخازن في المرصد الذي بناه أبو الفضل أبن العميد بقاري ، وكان رصدُهما سنة ٣٤٨ هـ. ذكره البيروني في تحديد نهايات الإماكن ، و٤ ١ . -وله تصانيف زائت على ١٥٠ مصنفا . انظر شرح الإحياء ٢/٥ ، واصول الدين للبغداد ٣١٠ ، إشارات المرام ٢٤ .

<sup>( 0 )</sup> الكسر: جانب البيت .

٤٥ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

في مَسْك (١) مجنون قد أفلت من دير خَنُون (٢) . والوصْف لا يأتي على كُنه هذه المحال لأن حقائقها لا تدرَك إلا باللحظ ، ولا يؤتى عليها باللفظ . أفهذا كلَّه من شمائل الرَّوْساءِ وكلام الكُبْراء وسِيرة أهل العقل والرزَّانة ؟

لاً، والله ! وَتُرْبِأُ<sup>(٣)</sup> لمن يقول غير هذا . **لقساء** 

فأما حديثي معه ، فإنى حين وصلت إليه قال لي : أبو مَن ؟

قلتُ: أبوحَيّان .

قال : بلغنى أنك تتأدّب .

قلتُ : تأذُّبَ أهل الزمان .

قال: فقل لي ، أبو حَيَّان ينصرف أولا ؟

قلتُ : إِن قِبله مولانا لا ينصرِف . فلما سمِع هذا تَنمَر وكأنّه لم يُعجبه ، وأُقبَل عَلَى واحدٍ إلى جانِبه فقال له بالفارِسية سَفها ، على ما فُسّر لى .

ثم قال لى: الزّم دارَنا، وانسَخ لنا هذا الكتاب.

فقلت: أنا سامِعٌ مُطيع.

ثم قلتُ في الدّار لبعض الناس مُسترسِلاً: إنما توجَّهت من العِراق إلى هذا الباب ، وزاحَمتُ منتجِعي هذا الرَّبْع ، لأتخلُّص من خَرَزَةَ الشُّؤُم ؛ فإن الوراقة لم تكن ببغداد كاسدة .

فَنُمِى إليه هذا أو بعضُه ، أو عَلَى غير وجهه ، فزادَه تنكّراً ؛ وكان الرجلُ خفيفَ الدّماغ ، لا يَعرِف الجلم إلا بالاسم ؛ والسُّؤددُ لا يكون ولا يكمل ولا يَتم إلا بعد أن يُسَى جميع ما يُسمع ، ويتأوّل ما يُكره ، ويؤخذ بالأَسَدُ فالأَسَدُ .

وقال أبو سعيد السيرافى : الجلم مشارك لمعنى الحُلُم ؛ فصاحب الحلم هو الذى يعرض عّما يَرى ويَسمع كالحالِم ، واللفظُ إذا واخَى اللفظَ كان معناه قريباً من معناه ، وهذا الخَلْق والخُلُق ، والعَدْل والعِدْل ، وسست الرجل ، وسست المرأة .

<sup>(</sup>١) للسك ، بالفتح : الجلد ،

<sup>(</sup>٢) لم اجد له تكرأ في المظلن .

<sup>(</sup>٣) كلُّمة تقال في الدعاء، اي لا اصاب من يقول هذا خيراً .

وقال لي يوماً آخر ، أعنى ابنَ عبّاد ؛ يا أبا حيّان ! من كنّاك أبا حيّان ؟ قلتُ : أَجَلُّ النَّاسِ في زمانِه ، وأكبرهم في وقته .

قال: من هو ويلك؟

قلت: أنت ـ

قال: ومتى كان ذلك؟

قلتُ : حين قلتُ لي : يا أباحيّان .

فأَضَرِبُ عَنَ هَذَا الْحَدَيْثُ وأُخَذَ فَى غَيْرِهُ عَلَى كَرَاهَةٍ ظَهْرَتَ عَلَيْهِ .

وقال لي يوماً آخَر ، وهو قائم في صحْن دارِه ، والجماعةُ قيامٌ ؛ منهم الزَّعْفراني ، وكان شيخاً كثيرَ الفَضل ، جّيد الشعر ، مُمتِع الحديث ؛ والنَّميمي المعروف بسَطل وكان من مصر ؛ والأقطع ، وصالح الوّراق ، وابن ثابت ، وغيرُهم من الكتّاب والنَّدماء : يا أبا حيَّان ! هل تعرِف فيمن تقَدُّم مَن يُكنَّى بهذه الكُّنية ؟

قلت : نعم ، مِن أقرب ذلك أبو حِيَان الدّارمي .

حدثنا أبو بكر القاضى محمد بن محمد الدقاق ، قال : حدثنا ابن الأنباري ، قال : حدثنا ابن ناصِح ، قال : دخل أبو الهُذَيل العَلَاف (١) عَلَى الواثق (٢) ، فقال له الواثق: لمن تعرف هذا الشعر:

سباك من هاشم سليل ليس إلى وصله سبيل فالقول في وصفه فيضول لأُعْيُن المخلق ما يَسزُولُ لنُسود بَسلْر السدُّجَى مَسْسِلُ إلا تسجّى له فنيل وإن تبولِّسي فسهُسنَّ حبولُ

من يتعاطى الصفات فيه للخشن في وجهه هِللُّ وطُسرَّة لايسزالُ فسيسهسا ما اختالَ في صحَّن قَصْـر أوس فإذ ينغِف فالعيدون نُعْمُ

<sup>﴿</sup> ١ ﴾ محمد بن الهذيل بن عبدات بن مكحول العبدى البصرى المنكِّام المعتزل المتوفي سنة ٢٢٦ أو ٢٢٧ هـ. قاريخ بغداد ٣٣٦/٣، الوفيات ٢٠٧/١ ـ ٦٠٨.

<sup>(</sup>٢) تبو جعفر هارون بن المعتصم المتوق سنة ٢٣٢ هـ. العقد الفريد ١٢١/٥ ـ ١٢٢ ، تاريخ الخلفاء للسيوطى ١٢٥ . حياة الميوان ٧٣/١ . ٧٣

٥٦ خلاصة التوحيدي □

فقال أبو الهُذَيل: يا أميرَ المؤمنين! هذا لرجل من أهل البَصرة يُعرف بأبى حيّان الدّرامى ، وكان يقول بإمامة المَفضُول () . وله من كلمةٍ يقول فيها: أفضَله والله قلمه عَلَى صَحابته بعدالنّبى المكرّم بلا يغضّه والله من لغيسره ولكنّه أولاهم بسالتسقلم وجماعة من أصحابنا قالوا: أنشذنا أبو قِلابة عبد الملك بن محمد الرقاشي () لأبي حيّان البصري :

يا صاحبًى دُعًا الملامة واقصرا ترك الهوى يا صاحبي خساره كم لمت قلبى كى يُفيق فقال لى: لَجّتْ يمينُ مالها كفاره أنا لا أفيق ولا أفيق ولا أفتر لحظة إن أنت لم تعثق فأنت حجاره الحبّ أوَّل مايكون بنظرة وكذاالمحريق بداؤه يشراره يامن أحبّ ولا أسمى باسمها إيالا أعنى واسمعى يا جاره فلما رويت الإسناد، وأنشلت الشعر، وريقى بليل، ولسانى طلق، ووجهى متهلل، وقد تكلَّفت ذلك وأنا فى بَقِيَّة من غَرر الشباب وبعض ريعانه، فملات الدار عبياحاً بالرّاوية والقافية، فحين انتهيت أنكرت طرفه، وعلمت سوء موقع ما رويت عنده.

قال : ومن تعرف أيضاً ؟

قلت : روى الصُّولي ـ فيما حدثنا عنه المرزُباني : أن معاوية (1) لما حُضِر أنشد يَزيد عند رأَسِه متمثلًا :

لو أن حيّاً نَجَا لفَاتَ أبو خيسان الاعساجيرُ والاوكسلُ الخُسولُ الفُلَّب الأريب وهل تَسدفسع صَرفَ المنيسة الجيّسلُ

<sup>(</sup>١) يعنى أنه يجيز خلافة أبى بكر، مع أعنقاده أن على بن أبى طالب أفضل من أبي بكر

<sup>(</sup>٢) توف سنة ٢٧٦ هـ. وترجمته في تاريخ بغداد ١٠/٥٢١ ـ ٢٧٧

<sup>(</sup>٣) نسب الصفدى في الواقي (احمد الثاثث ٢٩٦٠ جـ ٢٢ الورقة ١١ ب ١٥ ١) هذه الإبيات لابي حيان التوحيدى . وهو خطا ضلل بعض المحدثين .

<sup>(</sup>۱) توق سنة ۲۰ هـ عن ۸۰ او ۸۱ سنة ، ومدة خلافته ۱۹ سنة . انظر الواق ۷۱/۲۲ ۱ ـ ۷۶ ب (شهید علی ۱۹۷۱) ، والحولیات (سنة ۲۰) .

قال الصولى: هذا من المعمرين المعقلين.

وانتهى الحديث من غير بشَاشة منه عليه ، ولا هزةٍ ولا أريحية ، بل على اكفهرار الوجه ، ونبُو الطَّرُف ، وقلّة التقبُّل . وجرت أشياء أخر ، وكان عُقباها أننى فارقت بابه سنة سبعين وثلاثمائة راجعاً إلى مدينة السلام ، بغير زادٍ ولا راحلة ، ولم يعطنى فى مُدَّة ثلاثِ سنين درهماً واحِداً ، ولا ما قيمتُه درهم واحد . فاحمِل هذا عَلَى ما أردت .

ولما نالني منه هذا الجرمان الذي قصدني به ، وأحفظني عليه ، وجعلني من بين جميع غاشية ورَّدِه فرداً ، أخذتُ أتلافي ذلك بصدق القول عنه ، في سُوء الثَّناء عليه ، والبادي أظلَم ، ولِلأمور أسبابٌ ، وللأسباب أَسْرار ، والغَيب لا يُطلَع عليه ، ولا قارعَ لِبابِه .

وسألت العمارى عنه فقال: الرجل ذو خُلة (١) ، ولقد سأله ليلةً شيخٌ من خُراسان في الموسم عن قوله عزّ وجَل : ﴿ وَلَقَد اصْطَفَيْنَاهُ في الدُّنْيَا ، وَإِنَّهُ في الآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ١٦) ما مَرتبة الصَّلاح المذكور في الثاني مِن النَّبُوة الثابتة في الدُّنيا ؟ فأَضْرَب عن المسألة ودافَع بصَدْرها ، ولم يُجْر كلمة فيها .

#### خصال العماد

فقال : بأَنه الله عدوّ ، وللأحرار مُهِين ، ولأهل الفَضل حاسِد ، وللعامّة مُحِبّ ، وللخاصّة مُبخِبّ ،

فأماعداوته لله فلقلة دينه.

وأَمَّا إِهَانَتُهُ لَلَّاحِرَارِ فَهِي شَّهَيُّرَةً كَهَذَا النَّهَارِ .

وأما حسده لأهل الفضل فجرَّب ذلك بكلمةٍ تُبديها .

وأما حبُّه للعامَّة فيِمُناظَرته لهم وإقبالِه عليهم .

وأما بغضُه للخاصة فلإذْلالِه لهم وإقصائه إياهم .

亲 券 茶

<sup>(</sup>١) الخلة ، بالفتح الخلل والنقص في الراي .

<sup>(</sup> ٢ ) سبورة البقرة ١٣٠ .

#### أبن العميد

فأما ابن العميد أبو الفضل ، فإنه كان باباً آخر ، وطامّة أخرى ، وكان فضله من جنس ليس لابن عباد فيه نصيب ، ونقصه من ضرب لم يكن له فيه ضريب ، كان يُظهر حلماً تحتة سفّه ، ويدّعى علماً هو به جاهِل ، ويُرى أنه شُجاع وهو و أُجْبَن من المَنزُوف ضَرْطاً ، ، وكان يدّعى المنطق وهو لا يفى بشىء منه ، ولم يقرّا حرفاً عَلَى أحد ، ويتشبّع بالهندسة وهو منها بعيد ، ولم يكن معه من صناعة الكتابة الأصل وهو الحساب ، وكان أجهل الناس بالدّخل والخرج ، ولقد بقي مابقى في أيامه فما قعد يوما في الديوان ناظراً في عمل ، أو فاصلاً لحكم .

### شاعر يتملق

ولقد شاهدت في مجلسه شاعراً من الكرخ يعرف بممويه ، وكان جيد اللسان ، يقول له :

أيها الرئيس! قد لزمتُ فِناءك لزوم الظل ، وذللت لك ذلّ النعل ، وخدمت أملى فيك خدمة ناصح لنفسى فيما التمست من الصّلة والجائزة ، ولك فيما أوفَلتُ عليك من الثناء والمدحة ، وما بي \_ والله \_ ألم الحرمان ، ولكن شماتة قوم صدّقونى فاتهمتهم ، ونصّحونى فاغتششتهم ؛ بأى وجه ألقاهم ، وبأية حُجة أدافعهم ؟ وهل حصلتُ من مَديح بعد مَديح ، ومن نظم بعد نثر ، ومن رواح بعد بكور ، ومن غَسْل أطمار وإخلاق سربال ، ومن تأفّف لازم ، وضَجَر دائم إلا عَلَى نَدَم مُؤلم ويأس مُسقم ؟ فإن كان للنجاح علامة فما هى ، وأين هى ؟ قد \_ والله \_ طالت غيبتى عن أهلى ، وعن السائلين عن حالى ، في هذه المُعامَلةالتي عاقبتُها الخيبة بعدالمطل ، والجرمانُ بعد الإطماع ، والتحسّر بعدَ الوعد ؛ وقد بسَط الله كفّك ، وجعلَ الخير والجود والكرم جارية في أشرارها ونابغة من جوانبها . فَيض أيها الرئيس فإنما أنت بحر ، واسكب فإنما أنت سَحاب ، واطلع فإنما أنت شَمْس ، واتَقِد فإنما أنت نجم ، ومُر فإنما أنت مطاع ، وهب فإنما أنت واجد ، واهتز فإنما أنت ماجد ، وصل فإنك جَواد .

واللهِ ما يَقعُد بك خَورٌ في الطّباع ، ولا نَغَلُّ () في العِرق ، ولا قَدْح في الأصل . المُخ قَصِيد () والحَبْل حَصِيد () ، والزّنُدُ وارٍ ، والفَروة خَضراء () والعُودُ مُورِق ، والمان جم ، والأمر أَجَم ، والسلكُ دقيق ، والنسيج صَفيق ، والطّراز أَنِيق ؛ وما هو إلا أَن تقول حتى تُسمَع ، وما هو إلا أَن تأمُر حتّى يُمتئل ، لأن أمرك على الفور ، وحكمك ماض بالعدل والجَوْر ؛ فما الذي يَنني عَزمك عن الكرم ؟ ويفُلُ حدّك في الجود ؟ ويُقصِر باعك عن المَجْد ؟ ويسُد أَذنَك عن أحاديث غد ؟ إِن الذين تَكرَه لهم ما هُجو؛ به كانوا مِثلَك ، وإِن الذين تَحسُدهم على مَا مُدِحوا به كانوا من طينتك ؛ فزاحِم بمنكبك أضخَمَهم سَناماً وزِد عَلَى مَن كان أكبرهم كاهِلا ، وأعلاهم فأعاً ، وأزهرَهم ناراً ، وأكثرهم ذواراً !

فلمًا بهَره هذاالكلام الشَّهِيّ في ذلك المجلِس البَهيّ شُدِه وعَلِه<sup>(١)</sup> ولم يَدْر ما يقول ، وأطرق هُنيهةً ، ثم قال :

هذا وقت يَضيقُ عن الإطالة منك في الاستِزادة (٧) ، وعن الإطالة منّى في المَعْذِرة ؛ فإذا تواهَبنا في الحالِ ما قَد دُفعنا إليه ، استَأَنْفْنا في الثَّاني ما نَتحامد عليه .

فقال الشاعر: أيها الرئيس! هذه نُفائة صدْرٍ قد جَوِى مندُ سنة ، وفَضْلةً لسانٍ قد فَدُم منذ زمان ؛ وقد تقدّم العمل ، والجزاءُ موقوف ، والرَّجاء عَليل ، والأَمَل غادِر ، والحالُ بعرض سَوْء ، والشامِت قد شَمَّر للتأنيب ، ولا صبْرَ لُمقِل عَلَى مُدِلَ إلا على وجم يُحتَمل ؛ فإن رأيتَ قدَّمتَ المتأخر ، وقربتَ الشّاسع ، وجعلتَ إجزال العطية في تعجيلها ، وإكرام طالبِها في تَسْهيلها ، فلا مانع إن لم يكن ذلك من سدَّة جد ، أو تقاعُس جَدِّ .

<sup>(</sup>١) الْنُعُلِ النَّسِيَّةِ فِي النَّسِيِّ .

<sup>(</sup> ٢ ) مخ قصيد : سمين ، وهم يستعيرون السمن للجودة .

<sup>(</sup>٣) الحصيد ، المحكم القوى .

<sup>( 1 )</sup> القروة الجلدة ، واخضرار الغروة كناية عن الخصب وسَعَة العيش .

<sup>(</sup> ٥) اليفاع - المرتفع.

<sup>(</sup>٦) شدم دهش وعلة . تيلد وتصير .

<sup>(</sup>٧) الإستزادة العتب

٠٠ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

فقال : يا هذا قد كرَّرتَ العتُب ، واجتَرَرت الملام ، وما أُستوجِب هذا من أُحدٍ من خُلَق الله ؛ ولقد نافرتُ العُميدَ بدون هذا حتى ثار من ذلك عُجاجٍ قَاتُم ، وانتهينا منه إلى قُرِي عاتِم ؛ ولستَ وليَّ يَعمني فأحتمَلك ، ولا صَنيعتي فأغضِي علَيك ؛ وإِنَّ بعضَ مَا قَرَّرَتَه فِي أَذُنِي لَمُمَا يَنقُض مِرَّة (١) الجِلْم ، ويُبدِدّ شملَ الصَّبر ؛ ولستُ ممن يطيش لأدّني سانِح ، ويتطّير لأوّل بارِح ؛ والله ما دعوتُك إلىّ ، ولا أغريتُك بي ، ولا سألتُك تقريـظي ، ولا أتعبتُك في قَصْدِي ؛ وإن الظُّلم منك ، وكذاك العُتْب منك ؛ وأنا عَلَى كلّ حال ما لى ؟ فلا تجمع بين الظُّلم والتظُّلُم والتظُّلُم والجناية والتَّجنِّي ، وخُذ نفسُك بالنَّزاهَة والعَفاف فَإِنَّهما لا يَقِفَانِك هذا الموقف ، ولا يَعْرضانك عَلَى هذا المجلس ، ورزقُ الله مُنتابٌ وغَاد ، واطلُب الغِنَى منك فإنه

عندَك أَكثرُ منه عند مَن تَظلمه وهو لم يَظِلم ، وتعاقِبُه وهو لم يُجْرِم . فقال الرجل : ما كرّرتُ العَتْب حَتَّى أَكْلتُ النَّوى المُحَرَّق في انتظار صِلَتك ، ولا اجتَررتُ الملامَ حتَى خايني صِبرى في توقّع جائزتك ؛ والغَنَّي إذا مَطَلَ ظلّم ،

والواجِدُ إِذَا لُوَى أَثِم ، والجواد إِذَا منعَ لِيم .

ولَعمَري ما دعوتَني إليك ، ولا أغريتني بك بكتاب خَصَصْتَني ورتُبتَني فيه ، ولا سأَلْتَنيُ تقريعظك، ولا أَبغَيْتَني في قَصْدك برسول أرسلته إلى ؛ ولكن لّما جلستَ في صَدرِ هذا الإيوان بأبَّهتك وعَظِمتك وكبريائك وجَبْرُوتك ؛ وقلتَ : لا يخاطبني أحدُ إلا بالرياسة .

#### لافضل في

وقد زُجَرتُ ووعَظت ، وقلت وراسَلت ، وكاتَبتُ وشافَهت ، وعاتَبتُ وخاطبت ، وشدَّدت وهوَّلت ، ورغبت وأوجّعت ؛ وضربتُ الأمثال ، وذكرت السَّير ، وخوفت وحَذَّرت ، فما انتفَعت ؛ وجَرائمه تكثُّر ، وجَرائره تغلُّظ ؛ ولا فضلَ في ، ولا احتمالُ مَعي، ولا بَقِيةَ للإغْضَاء عِندِي.

وغَرضي في هذه المخاطَبة، ومَغزاي مِن هذه الشكوَى والمُباثَّة، أَن يَشهد القاضى أنى بَرىء منه ، قاطعٌ له ، عادِلٌ عَنه ، غيرُ رَاض بقولِه ولا فِعله ، نازعُ

<sup>(</sup>١) المُرةَ بِالكسر: شدة الفتل، ومرّة الحيل طاقتُه، ونقضُه: فسخه: والكلام على التجوز.

ما أَلْبَسْتُه من بُنوَة ، مُطْرِحُ له دِين ودُنيَا ؛ ليسَ مِنَى ولا إلى ، قَد نَبرأَتُ منه وصَرمَتُه ، ووَكَلْته إلى الله لِيأَخُذه بحقَى ، ويقبَلَ بِه دُعائىَ ، ولا بحفظَ عليه ما لم يَحفظهُ علىً .

اللَّهُمَ اسمِع واشهَد ، وكُن خَسِيبَ الظّالم ، واحكُم بَينى وبينَه ، يا خيزَ حاكِم . وهذِه شهادةٌ لى عند القاضِي يَحفظُها كما يحفظ إليه من حُقوق عَمله ، فإنّى مُطالِبُه بها ﴿ يَوْمَ يُقُومُ الْأَشُهِادُ ﴾ وكفّى بالله العَلِيُّ شَهِيداً .

وهذه ـ أبقاك الله ـ رسالةً تدلّ عَلَى قُرحةٍ دامية ، وعَين باكيَة هامِية ، ونفسِ قد وَلِهُت عمّا حَلَّ بها ؛ وإن غُلاماً يُحوج أَباه إلى مثل هذِه البراءَة والشكّوك يُنه والتألّم ، لَغُلامُ سوء ، واللهُ أكرمُ من أن يَجْبُرَه في الدنيا ، وأن يُسعِدَه في الآخرة .

### العالم والجاهل

للطالب المُنجِع لذَّةُ الإدراك ، وللطَّالب المحروم لَذَة اليأس . ومن صَحِب السلطان فليَصْبر عَلَى قَسْوته كصَبْر الغوَّاص عَلَى ملوحة ماء البحر . والعالِم يَعرف الجاهل لأنه كان مرةً جاهلًا ، والجاهل لا يَعرف العالَم لأنه لم يكُن مرةً عالماً .

ومَن جعلَ الحمدَ خاتماً للنّعمة جعلَه الله مفتاحاً للمزيد.

لو تميزَت الأشياءُ لكان الكذِب مع الجُبن ، والصَّدقُ مع الشجاعة ، والراحةُ مع البَّس ، والدَّلُ مع الدَّين . البَّس ، والدَّلُ مع الدَّين .

ومالُ الميّت يُغزّى ورثته عنه .

كيف نُريد مِن صديقك خُلُقاً واحداً وهو ذو أربع طبائع .

ثُرقَع خَرْقَ الدنيا ويَتُسع ، وتَشْعَبها وتنصَدع ، وتجمع منها ما لا يجتمع . وكان ملياً بهذا النّمط ويُفرغ في قالَبه ، ولكن لم يكن له منه إلا لقعة (١٠) اللّسان ، وصَدَى الصوت ، وتقطيع اللفظ . فأما التحلي والعَمل فكان منهما عَلَى بُعد ؛ والعقلُ متى لم تُورِث عملا فهي خبال ؛ والحكمة متى لم تُورِث عملا فهي خبال ؛ والكرم ما قاله الأعرابي حين سُئل عنه فإنه قال :

<sup>(</sup>١) لقع : رمي : ويقال للرجل الذي يرمي بالكلام ولا شيء عنده وراءالكلام . لقُفة . وفي الإصل ، لعقة ، .

۱۲ □ خلاصة التوحيدي □

أما الكرم في اللّقاءِ فالبشاشة ، وأما في العِشْرة فالهشاشة ، وأما في الأخلاق فالسّماحة ، وأما في الأفعال فالنصاحة ، وأما في الغِنَى فالمشاركة ، وأما في الفقر فالمواساة .

قلت لأبى السلم نجبة بن على : أأبن عبادٍ أحبُ إليك أم ابن العميد؟

قال: ما فيهما حَبيبَب، عَلَى أَنى برَقَاعة هذا أَشدُّ انتفاعاً منى بعقل ذاك ؛ هذا يغضَب إذا ترفّعت عن عطائه، وقبضت يدك عن قبول بِرَّه، ومشيّت ناكباً عن بابه وقصيه ؛ وذلك كان يَحقِد إذا رجَوته وتعرّضت له، ويغضب إذا أَثنيت عليه وطمعت فيه ؛ وهذا يكلِب مُتماجِناً، وذاك يَصدق مع الدّماثة ويغيظ ؛ وهذا يفعل الخير وإن قالَه وأفشًاه وبُجج به وسحب ذيلَه عليه.

## الأهسوج

وحديثُ ابن عبّاد أنتن من الصّنان ، وأَثقَل من الصّدام (١) ، وأَبغض من القضض في الطعام (٢) ، وأوحش من أضغاث الأحلام . يتشاحى (٣) كأنه صبى مترعرع ، يظن أن الأرض لم تُقِلَّ غيره ، وأن السماء لم تُظِلَّ سِواه ، أما سمعته يشتم في هذه الأيام إنساناً فقال :

لعن الله هذا الأهوج الأعوج الأفلج الأفحج الحَفَلَج (1) ، الذي إذا قفام لجلج (<sup>0)</sup> وإذا مشى تفحّج (<sup>1)</sup> ، وإن تكلم تلجلج ، وإن تَنعَمَ تمجمج (<sup>1)</sup> ، وإن مشى تدحرج ، وإن عدا تفجفج (<sup>A)</sup> » .

<sup>(</sup>١) المندام: ثقل ياخذ الإنسان ف رأسه.

<sup>(</sup>٢) القضض: الحصا والتراب يقع في المعام، ثم بين اضراس الآكل -

<sup>(</sup>٣) يتشاحى : يفتح قاه .

<sup>(1)</sup> الأفحج: المعوج الرجلين، والحقلج كذلك: وفي الأصل: «الخفلج ، بالخاء المعجمة.

<sup>(ُ\*)ُ</sup> لجِلج ۚ: تَرَدُه .

<sup>(</sup>٦) تفصح : تفرقت رجلاه وساقاه عندالشي .

<sup>(</sup>۷) تمچمج : استرخی وترهل -

<sup>(</sup> ٨ ) تَعْجَفْجَ : باعد بين رجليه عند المشي .

قال : فهل سَمعت بكلام أنبي عن القلب وأسمَج من هذا ؟ نعوذ بالله من العُجمة المخلوطة بالتَّعريب، ومِن العربية المخلوطة بالتعجيم.

ولو أَن هذاالنقصَ لم يَدُلُ إِلَّا على اللَّفظ الذي معدنُه اللَّسان لكانَ العُذرُ أَقرَب ، لكنُّه كاشفُ لِعَوْرة العقل، هاتَكُ لسَّتُر المعرفَة، ومَن استَدرَجَه الله إلى هذه الحال فقد خذَّله وإن ظنَّ أنه مَنصور ، وأفقَرَه وإن حسِبَ أنه مُثْر .

وسمعته يقول لِكاتب بينَ يديه ، وقد كتُب : و مِن إسماعيل بن عباد ، وكانت العين من إسماعيل قد تطلُّست ، ولم يكن لها بياض المشقين تتعجرف للكاتب والقلم .

فقال : يا هذا : عيني هكذا ينبغي أن تُكتب بالله ؟ أنت أعمى ؟ أما ترى عيني ؟ انظر إليها حسناً ! أهي محلوسة ، أهي مَمْلُوسَة ، أهي مَطْلُوسَة ، أهي ممروسة ؟ أَهِي مُمسوحة ، أَهِي مُنزوحَة ، أَهِي مُسطوحة ؟ وما كاد يَسكُت .

> وهل هذا إلا رقاعةً وجهلٌ وكلام رُقَعاء المعَلِّمين والمختَّثين؟! وقال يوماً:

> > ها هنا أشباء لاحققة لها.

منها: إمام الرافضَة ، والاستطاعةُ مع الفعِل ، وفيما كفي فيه كذا وكذا ، وفيما تكلُّف من تقديم أهل العلم واختصاص أربّاب الأدب كذا وكذا ، ووصَل أبا سعيد السَّيرافي بكذا وكذا ، ووَهب لأبني سُلِّيمان المنطقى كذا وكذا ؛ فيزوِي وجهة ويتكرَّه حديثه ، وينجذب إلى شيء آخر ليس مما شَرع فيه ، ولا مما خُرِّك له . ثم يقول : أعلم أنك إنما انتجعته من العراق، فاقرأ على رسالتك التي توسَّلت إليه بها، وأسهبت مقرظاً له فيها ، فأتمانع فيأمر ويشدد ، فأقَرؤها فيَتَّقِد ويذهل .

وأنا أكتبها لك ها هناك لتكون زيادةً في الفائدة .

بسم الله الرحمن الرحيم . اللهم هَيء لي من أمرى رشداً ، ووفّقني لمرضاتك أُبدأً ، ولا تجعل الحرمان عليٌّ رصَداً .

أُقول وحيرُ القَول ما انعقَد بالصّواب ، وخيرُ الصواب ما تضَمَّن الصدق ، وخيرُ الصُّدق ما جلَّب النُّفع ، وخير النفع ما تعلق بالمزيد ، وخير المزيد ما بدًا عن شُكَّر ، وخير الشكر ما بَدا عن إخلاص ، وخير الإخلاص ما نشأ عن إيقان ، وخيرُ الإيقان ما صدّر عن توفيق . 12 □ خلاصة التوحيدي □

لما رأيت شبابى هَرَماً بالفقر، وفقرى غنى بالقناعه، وقناعتى عجزاً عند التحصيل، عَدلتُ إلى الزّمان أطلب إليه مكانى فيه، وموضعى منه، يريعي طرفه عنى نابياً، وعنانه عن رضاى مننياً، وجانبَه فى مُرادى خَشِناً، وإنفاقى فى أسبابه سيئاً، والشامتُ بى عَلى الحدَثان متمادياً؛ طمعت فى السكوت تجلّداً، وانتحلتُ القناعة رياضة، وتألّفت شارِد حرصى متوقفاً، وطويت منشور أمرى متنزّها، وجمعتُ شتيت رجائى سَالياً، وادّرعت الصّبر مُستَمراً، ولبست العفاف محموداً، واتخذت الانقباض صِناعة، وقمت بالعلاء مجتهداً.

هذا بعد أن تصفحت الناس فوجدتهم أحد رجُلَين : رجلاً إن نطق نطق عن غَيظ ودِمْنَة ، وإن سكت سكت عَلَى ضِغْنِ وإحنة . ورجلاً إن بذَل كدَّر بامتنانه بذْله ، وإن منّع حَصَّن باحتياله بُخلَه ؛ فلم يَطَل دَهرى في أثنائه متبرّماً بطول الغربة وشظف العيش ، وكلّب الزمان وعَجَف (١) المال ، وجفاء الأهل وسُوء الحال ، وعادية العَدُوّ وكسوف البال ؛ متحرقًا(١) من الحنق عَلَى لئيم لا أَجد مُنصَرَفاً عنه ، متقطّعاً من الشوق إلى كريم لا أَجِد سبيلاً إليه \_ حتى لاحت لى غُرة الأستاذ فقلت : حلَّ بى السُيل !

<sup>(</sup>١) العجف: الهزال وذهاب السمن.

<sup>(ُ</sup> ٢ ) متحرقاً : ملتهباً من الحنق -

# الامتاع والمؤانسة

أربعون ليلة زمن هذا الكتاب، في كل ليلة تطرح مسائل فلسفية، والدبية، وعلمية، وفنية، ولغوية، الوزير ابن سعدان يسأل والتوحيدي يجيب، اخترنا المقدمة، وما عبر الرسالتين اللتين ختم بهما الكتاب، الأولى للوزير، والثانية لأبي الوفاء المهندس، وفي كلتيهما يشكو المهندس، وفي كلتيهما يشكو اعتمدنا على الطبعة الصادرة في القاهرة عن لجنة التأليف والترجمة والنشر بتحقيق المرحوم أحمد أمين والمرحوم أحمد أمين

يسم اللم الرحمن الرحيم

قال أبو حَيَّان التوحيدي : نجا من آفات الدنيا من كان من العارفين ووصَلَ إلى خيرات الآخرة من كان من الزاهدين ، وظَفِر بالفوز والنعيم مَن قَطَع طمعة من الخَلق أجمعين ، والحمد لله رب العالمين ، وصلَّى الله على نبيَّه وعلى آله الطاهرين . أمَّا بعد ، فإنَّى أقولَ منبِّهًا لنفسى ، ولمن كان من أبناء جنسى : من لم يُطِعُم نَاصَحه بقبول ما يُسمع منه ، ولم يُمَلُّكُ صديقَه كلُّه (١) فيما يمثُّله له ، ولم يَنْقَدُ لِبَيَانِه فيما يُرِيغُه إليه ويُطلِعه عليه ؛ ولم يَرَ أن عقل العالِم الرشيد ، فوق عقل المتعلِّم البليد؛ وأنَّ رأى المجرِّب البصير، مقدِّمٌ على رأى الغُمُر(٢) الغرير فقد خُسِر حظُّه في العاجل، ولعلُّه أيضًا يُخَسر حَظُّه في الآجل؛ فإنَّ مصالح الدنيا معقودةً بَمراشد الآخرة ، وكليّات الحِسِّ في هذا العالِّم ، في مقابلة موجودات العقل في ذلك العالم ؛ وظاهرُ ما يُرَى بالعِيان مُفْض إلى باطنِ ما يَصْلُق عنه الخَبَر ؛ وبالجملة ، الدَّاران متَّفقتان في الخير المغتبَطِ به ، والشرِّ المندوم عليه ؛ وإنَّما يختلفان بالعمل المتقدِّم في إحداهما ، والجزاءِ المتأخر في الأخرى ؛ وأنا أعوذ بالله المَّلِكِ الحقُّ الجبّار العزيز الكريم الماجدِ أن أجهل حظى ، وأعمى عن رُشْدى ، وألْقِي بيدى إلى التُّهْلُكة ، وأتجانَفَ (٣) إلى ما يسوءني أوَّلاولا يسرُّني آخِرا ؛ هذا وأنا في ذَيل الكهولة ـ وبادئةِ الشيخوخة ، وفي حال ِ مَنْ إنْ لم تَهده التجارب فيما سلف من أيَّامِه ، في حالَى سَفَره ومُقامِه ؛ وفقره وغِنائه ، وشِدتِه ورخائه ، وسَرَائه وضرَّائه ، وخِيفَتِه ورجائه ؛ فقد انقطع الطمعُ من فلاحِه ووقعَ اليَّاسُ مِن تَدَارُكِه واستصلاحِه ؛ فإلى الله أَفْرَعُ مِن كُلِّ رَيُّثٍ وعَجَل وعليه أتوكُّل في كل سؤل وأمل ، وإيَّاه أستعين في كل قول

قد فهمتُ أَيُّها الشيخ (1) ـ حَفِظ الله رُوحَك ، ووَكَلَ السلامةَ بك ، وأَفَرَغَ الكرامة عليك ، وعَصَبَ كلَّ خير بحالك ، وحَشَد كلَّ نعمةٍ في رَجابِك ورَحِم هذه الجماعة

<sup>(</sup>١) كله : مفعول لـ حِمُلُك ، ، يريد بهذه العبارة تمام الطاعة لصديقه حتى كان صديقه مالك له كله يتصرف فيه كيف يشاء .

<sup>(</sup>٢) القمر بقفتح والضم: من لم يجرب الأمور: والجاهل الأبله.

<sup>(</sup>٣) • واتجافى ، ، وهو تحريف ، والتجانف إلى الشيء : الميل إليه .

<sup>(</sup>٤) يريد بالشيخ أبا الوفاء المهندس ، وهو الذَّى وصل أبا حيان بالوزير أبي عبدات العارض كما يفهم مما يأتى .

الهائلة .. مِن أبناء الرجاء والأمل .. بعنايتك ، ولا قطَّعَك من عادة الإحسان إليهم ، ولاتَّنَى طَرْفُك عن الرقة لهم ، ولا زهَّدك في اصطناع حالِيهم وعاطِلهم ، ولا زَّغِب بِك عن قبول حَقُّهم لبعض باطلِهم ، ولا نُقُل عليك إدناءَ قريبِهم وبعيدِهم ، وإنالةً مستجِقُّهم وغير مستجفُّهم أكثرَ مما في نفوسهم وأقصى ما تقدر عليه من مواساتهم ، من بِشْر تبديه ، وجاهٍ تبذُّله ، ووعد تُقدُّمه ، وضمانٍ تؤكده ، وهَشاشةٍ تَمزُجها ببشاشة ً، وتبسُّم تخلطه بفُكاهة فإن هذه كلُّها زكاةُ المروءة ، ورِباطُ النعمة ، وشهادةً بِالْمَحْتِد(١) الزكيُّ والعِرْقُ الطُّيِّبِ والمَنشَأُ المحمود ، والعادةِ المَرْضيَّة ؛ وهي مؤذِنةً مأن المنَّحة راهنة (٣) ، والمَوْهِبةَ قاطنة ، والشكرَ مكسوب، والأجرَ مذخور ، ورضوانَ الله واقع ؛ وأسأل الله بعد هذا كلِّه ألا يُسْهم (٣) وجهى عندَك ، ولا يُزلُّ قَدَمي في خدمتِك ، ولا يُزيَغني<sup>(١)</sup> إلى ما يقطع مادَّةً إحسانِك وعائدةً رأيك ونافعٌ<sup>(٥)</sup> نيَّتِك وجميل معتقدك، بمنه ولطفه.

فهمت جميعَ ما قلته لي بالأمس فهما بليغا ، ووعيتُه وَعُيًّا تاما ؛ وبان لي الرُّشْدُ في جملتِه وتفصِيله ، والصلاحُ في طرفيه ووسطه ، والغنيمةُ في ظاهره وباطنه ، والشففةُ من أوَّله إلى آخره . وأنا أعيده هُهنا بالقلم ، وأرسُمُه بالخط وأقيَّده باللفظ ، حتى يكون اعترافي به أَرْسَى وأَثْبَت ، وشهادتي على نفسي أَنْوَى وأَوْكَد ، ونُكُولي عنه أَبغُدُ وأَصَعب، وحُكْمُكَ به لي وعليٌّ أَمضَى وأَنْفذ.

قلتُ لي \_ أدام الله تعالى توفيقُك في كل قول، وفعل ، وفي كل رأى، ونظر - : إنك تعلم يا أبا حَيَّانَ أنك أنكَفَأتَ من الرِّيُّ (٢) إلى بغداد في آخر سنة سبعين (٧) بعد

<sup>(</sup>۱) وبالمجد و ،

<sup>(</sup>γ) راهنة: دائمة

 <sup>(</sup>٣) السهوم: تغير الوجه وعبوسه من الهم؛ وكثى به عن تغير المال.

<sup>(</sup>٤) يزيفني: يعيلني -

<sup>(</sup>۵) و و پافع . .

<sup>(</sup>٣) الرى : مدينة فارسية قديمة كانت قصبة بلاد الجبال ، وكان أسمها الفارسي راغة ومنه لخذ اسمها العربي ، وهي الآن أطلال على مساقة خمسة كيلومترات من طهران .

ای وناشنائه .

فوتِ مأمولِك من ذى الكفايتين (١) \_ نضر الله وجهه \_ عابسا على آبن عباد (٢) مَغِيظا منه ، مقروح الكبد ، لما نالك به من الجرمان المر ، والصد (٢) القبيح ، واللقاء الكريه ، والجفاء الفاحش ، والقدّع (١) المؤلم والمعاملة السيّّة ، والتغافل عن الثواب على الخدمة ، وحبس الأجرة على النسّخ والوراقة ، والتجهّم المتوالى عند كل لحظة ولفظة .

وذكرت في الجملة شقاء اتصل بك في سَفَرك ذلك ، وعناءً نال منك في عُرْض (٥) أحوالِك ؛ ولَعمرى إن السَّفَر فَعول لهذا كلَّه ولاكثر منه ؛ فأرعيتك بصرى ، وأعرتك سمعى ، وساهمتُك في جميع ما وقرته في أُذُني بالجزع والتوجُّع والاستفظاع (٢) والتفجُّع ؛ (٤) مِنتُ لك تلافي ذلك كلَّه بِحاق (٢) الشفقة وخالص الضمير ، ووعدتُك صلاح الحال عن ثبات النية ، وصحة العقيدة ، وقلتُ : أنا أرعى حقك القديم حين التغينا (بأرجان (٢)) ، وأنا على باب (ابن شاهَويُه (١)) الفقيه ، وعَهْدَك الحديث حين اجتمعنا بمدينة السلام سنة ثمان وخمسين ؛ وأوصِلُك إلى الاستاذ أبي عبدالله العارض (١) أدام الله تأييده وأخطب لك قبولا منه ، وتخفيف الإذن عليك ، وامتلاءً

 <sup>(</sup>١) تو الكفايتين : لقب لأبي الفتح على بن أبي الفشل محمد المعروف بابن العميد . ويعنون بالكفايتين كفلية السيف وكفاية القلم ، وقد قلم مقلم أبيه ابن العميد ، واستوزر لركن النولة البويهي ، ثم لما تولى عضد الدولة نكبه وفتله سنة ٣٦٦هـ .

<sup>(</sup>٢) ابن عباد ، هو الصنحب لبو القاسم إسماعيل بن ابى الحسن عباد ، ولد سنة ست وعشرين والاثماثة ، وتوفى سنة خمس وثمانين وثلاثماثة بالرى ، وكان وزيرا لمؤيد الدولة ابى منصور بويه الديامي ، ثم وزد لاخيه فخر الدولة ابى الحسن على ، وهو أول من لقب بالصناحب من الوزراء ، لائه صحب مؤيد الدولة بن بويه مئذ الصدا .

<sup>(</sup>٣) ، والقصد ، .

<sup>(</sup>٤) القدع بالمهملة: المنع والزجر، وبالثال المعجمة: الشم ، والمعنى يستقيم على كلا الوجهين -

<sup>(</sup>٥) ء في عرش احوالك ۽ اي في اكثرها . وهرشن الشيء اكثره ومعظمه .

<sup>(</sup>٦) ، والإستقطاع ، .

<sup>(</sup>٧) حاق الشفقة: أي صادقها وكأملها.

 <sup>(</sup>٨) أرجلن : مدينة بين قارس وخوزستان ، وهي من كور الأهواز ، وتعرف الآن باسم ، بابهان » .
 (٩) أبن شاهويه هو أبو بكر محمد بن أحمد بن على بن شاهويه الفارسي الفقيه الشافعي تولى القضاء بيلاد

فارس، وتوفى سنة ثنتين وستين وثلاثمائة بنيسابور.

<sup>(</sup>١٠) أبو عبدالة العارض ، هو ـ في رايتا ـ ابو عبداته الحسين بن احمد بن سعدان كان وزيرا لصعصام الدولة ين عضد الدولة من سنة ٣٧٧ إلى سنة ٣٧٥ والعارض لقب له وهو كما في الإنساب للسمعاني ، من يعرّف العسكر ويحفظ ارزافهم ويوصلها إليهم ، ويعرض العسكر على الملك إذا احتيج إلى ذلك ، والظاهر أنه لقب بهذا أما لأنه تولى هذا العمل قبل أن يتولى الوزارة ، أو كان هذا لقبا الأسرته .

الطَّرُف بك ، ونَيْلَ الحظوة بخدمتك وملازَمتك ؛ وفعلت ذلك كلَّه حتى استكتبك (كتابَ الحيوان) لأبي عثمان الجاحظ ، لعنايتك به ، وتوقِّرِك على تصحيحه ، ثم حَضنتُ (۱) لك هذه الحالَ إلى يومنا هذا ؛ وهو الوزير العظيم الذي افتقرت الدولة إلى نظره وأمرِه ونهيه ، وإلى أن يكون هو المُبْرِمَ والناقض ، والرافع والواضع ، والكافي والوافي والمقرِّبَ لخَدَمِها ونصائحها ، والمزحزح لحسدتها وأعدائها ؛ والراعي لرعيتها ودَهمائها ، والناهض بأثقالِها وأعبائها ، أعانه الله على ما تولاه ، وكفاه المهم في دنياه وأخراه ، بمنه وقدرتِه .

تعم ورتبت ذلك كله ، ولم أقطع عنك عادتي معك في الأسترسال والأنبساط ، والبر والمواساة ، والمساعدة والمواتاة (٢٠) ، والتعصب والمحاماة .

أفكان من حقّى عليك في هذه الأسباب التي ذكرتُها ، وفي أخواتها التي تركتُها كراهة الإطالة بها أنّك تخلو بالوزير ـ أدام الله أيّامه ـ لياليّ متتابعة ومختلفة ، فتحدّنُه بما تحبّ وتريد ، وتُلقى إليه ما تشاء وتختار ، وتكتبُ إليه الرُّقعة يعد الرُّقعة ؛ ولعلّك في عُرْض ذلك تعدو طَوْرَك بالنّشدُّق (٣) وتجوزُ حَدِّك بالأستحقار ، وتتطاولُ إلى ما ليس لك ، وتغلّط في نفسك ، وتنسّى زَلّة العالِم ، وسقطة المتحرَّى ، وخُجلة الواثق ؛ هذا وأنت غرَّ لا هيئة لك في لقاء الكُبراء ، ومحاورة الوزراء ؛ وهذه حالُ تحتاج فيها إلى عادة غير عادتك ، وإلى يرانِ سوى مرانِك ، وليسة لا تشبه ليستك ؛ وقلً من قرَّب من وزيرٌ خَدم فأجاد ، وتكلم فأفاد ، وببسط فزاد ؛ إلاّ سَكِر ، وقل من سكر إلا عَثر وقل من عثر فانتعش ، وما زَهِد في هذه الحال كثيرُ من الحكماء الأولين والعُبّاد الربّانيين ؛ إلا لِغلظها وصعوبتها ، ومكروه عاقبتها ، وشدة الصبر على فوارضها ورواتبها(٤) ، وتفشيخ (٥) المتن بين حوادثها ونوائبها .

والعَجَبِ أَنْكُ مِعِ هَذِهِ الجِلَّةُ(٦) تَظَنَ أَنْهَا مَطُوبَةً عَنَّى وَخَافِية دُونِي ، وأَنْكُ قَد

<sup>(</sup>١) ، حضنت لك هذه الحال ، ، أي كظنها لك وحفظتها عليك .

 <sup>(</sup>٢) المواتاة : الموافقة .

<sup>(</sup>٤) ، وروايتها ، .

 <sup>(</sup>a) التفسخ : الضعف والعجز عن النهوض، والعتن : الظهر -

<sup>(</sup>٦) ، الجملة ، ، والخلة بالكسر : الثلمة ، يريد ما ليه من العيوب والتقائص .

بلغت الغاية وادع القلب ، وملكت المكانة ثانى العِنان ؛ وقد انقطعت حاجتُك عنى وعمن هو دونى ، ووقع الغِنى عن جاهى وكلامى ولطفى وتوصيلى ؛ وجهلت أنَّ من قَدَر على وُصولك ، يقدر على فصولك(١) ، وأن عن صَعِد بك حين أراد ، ينزل بك إذا شاء ، وأن من يُحسِن فلا يُشكر ، يجتهد فى الاقتصاد حتى يُعذَر .

وبعد، فما أطيل، ولعل لَهَبَ المَوْجِدة يزداد، ولسانَ الغيظ يغلو، وطباعَ الإنسان تحتد، والندمَ على ما أسلفتُ من الجميل يتضاعف؛ ولستَ أنت أوّلَ مَن بُرفَعَقَ ، ولا أنا أولَ من جُفِى فَنقَ (٢). وهذا فراقُ بينى وبينك وآخرُ كلامى معك، وفاتحة يأسى منك؛ قد غسلتُ يدى من عهدك بالأشنان (٢) البارقيّ ، وسلوتُ عن قربك بقلب معرض وعزم حيّ ؛ إلا أن تُطلِعنى طِلعَ (٤) جميع ما تحاورتما وتجاذبتما قربك بقلب معرض وعزم حيّ ؛ ألا أن تُطلِعنى طِلعَ (٤) جميع ما تحاورتما وتجاذبتما وباديه ومكتوبه ؛ حتى كأنى كنتُ شاهدا معكما ورقيبا عليكما ، أو متوسطا بينكما ، ومتى لم تفعل هذا ، فانتظر عُقبى آستيحاشى منك ، وتوقعٌ قلّة غُفولى عنك ، وكأنى بك وقد أصبحتَ حَرّان حيرانَ يا أباحيّان ، تأكل أصبعك أسفا ، وتَزدَردُ ريقَك لهفا ، أمرك ، أتظنّن بغرارتك (٥) وغَمارتك (١) ، وذَهابك في فُسُولَتك (٧) التي اكتسبتَها أمرك ، أتظنّن بغرارتك (٥) وغَمارتك (١) ، وذَهابك في فُسُولَتك (٧) التي اكتسبتَها الحال ، وأنامُ معك على حسن الظن بك ، والثقة بَصَدرك ووردك ، وأطمئن إلى بخلك وجَرَّدِك وأتعامى عن حرَّك وبردك ؛ هيهات ؛ رَقدتَ فَحَلَمْت ، فخيرا رأيت خيرا يكون .

على هذا الحدّ كان مَقْطع كلامك في مَوجِدتك ، وإلى ههنا بلغ فَيْضُ عَتبِك

 <sup>(</sup>١) قصولك ، أي خروجك من عند الوزير ، يقال : « فصل القوم من البلد فضولا » ، إذا خرجوا منها .
 (٢) نق . من النقيق ، وهو في الأصل صباح الضفدع : والمراد هنا التحدث بما أسداه من النعم وما يلقاه من الكفران

 <sup>(</sup>٣) الأشتان غلسول كانت تغسل به الثياب والأيدى ؛ وهو نبات لا ورق له ، وله اغصان دقاق فيها ما يشبه العقد ، وهي رخصة كثيرة المياه .

 <sup>(</sup>٤) يقال • اطلعته طلع أمرى ، بكسر الطاء ، أي اثلته سرى .

رد) القرارة : الفقلة .

<sup>(</sup>١) القمارة الجهل والبلامة.

 <sup>(</sup>٧) الفسولة ، الضعف والحُسة وقلة المروءة .

٧٧ 🗀 خلاصة التوحيدي 🗆

ولائمتك ؛ وفى دون ذلك تنبيه للنائم ، وإيقاظُ للساهى ، وتقويمُ لمن يقبل التقويم ؛ وقد قال الأول :

ألا إنما(۱) يكفى الفتى عند زّيغِه من الأود (۱) البادى بِقافُ المقوّم فقلت لك: أنا سامع مطيع ، وخادمُ شكور ، لا أشترى سخطك بكلّ صفراء (۱) وبيضاء في الدنيا ؛ ولا أنفِر من التزام (۱) الذنب والاعترافِ بالتقصير ؛ وبثلى يهفو ويعفع ؛ وأنت مولى وأنا عبد ، وأنت آمرُ وأنا مؤتمر ، وأنت ممثلٌ وأنا ممثلٌ وأنا ممثلٌ ، وأنت مصطنع وأنا صنيعة ، وأنت منشّىء وأنا مُنشًا ، وأنت أول وأنا آمِلٌ ، ومتى لم تغفر لى الذنب البِكر ، والجناية العَذْراء ، والباردة النادرة ؛ فقد أُعنتنى على ماكان منى ، وذَلَلْتَ على مَالَكَ لى ؛ وأنك مترصًدًا لهذه الهفوة ومعتقدًا في مقابلتها هذه الجفوة ؛ وكرمُك يأبي عليك هذا ، ومثولى بين يديك خدمة لك يَحظُره عليك .

هذا وأنا أفعل ما طالبتنى به مِنْ سَرْدِ جميع ذلك ، إِلاَ أن الخوض فيه على البديهة فى هذه الساعة يُشْقُ ويصعُب بعقِب ما جرى من التفاوض ، فإن أَذِنْتَ جمعتُه كلَّه فى رسالة تشتمل على الدقيق والجليل ، والحلو والمر ، والطرى والعاسى ("" ، والمحبوب والمكروه ؛ فكان مِنْ جوابك لى : افِعَلْ . وَبعم ما قلت وهو أَحَبُ إلى وأقربُ إلى إرادتى ، وَأَحْصَرُ لما أريغُ (") منه ، وأدخَلُ فى الحجة عليك ولك ؛ وأغسَلُ للوسخ الذى بينى وبينك ، وأزهر للسراج الذى طَفِيء عنى وعنك ، ويجذَبُ لعنان الحجة إن كانت لك ، وأنطَقُ عن العذر إن أَتَضح بقولك ؛ وإذا عزمتَ فتوكل على الله ؛ وليكن الحديث على تباعد أطرافِه ، وآختلافِ فنونه مشروحا ، والإسناد عالياً متصلا ، والمتن تاماً بينا ، واللفظ خفيفا لطيفا ، والتصريحُ غالبا (")

<sup>(</sup>١) • أيما ، بالياء .

<sup>(</sup>Y) الأود : العوج ، والثقاف : ما تسوَّى به الرماح ،

<sup>(</sup>٣) يريد بالصفراء الذهب، وبالبيضاء الفضة،

<sup>(1)</sup> د اکرام د .

<sup>(\*)</sup> العاسى : اليابس .

<sup>(</sup>٦) أريغ: اطلب وأريد.

<sup>(</sup>v) « عقياني

متصدُّرا(١)، والتعريض قليلا يسيرا وتَوَخُّ الحقُّ في تضاعيفه وأثنائه، والصدقَ في إيضاحه وإثباته ؛ وآتُق الحذف الْمُخِل بالمعنى ، والإلحاقَ المُتصلَ بالْهَذَر ، وآحذُرْ تزيينَه بِمَا يَشْينُه ، وتكثيرُه بِمَا يقُلله ، وتقليلَه عما لا يُستغنى عنه ؛ وأعمِدُ إلى الْحَسَر، فزد في حُسنه ، وإلى القبيح فأنقص من قبحِه ؛ وأقصد إمتاعي بجُمعَة (٢) نظمِه ونثره ، وإفادتي من أولَّه إلى أخره ؛ فعَلَّ هذه المثاقَّفة (٣) تَبقَى وتُروَى ، ويكون في ذلك حُسنُ الذكرى ؛ ولا تُومِيء إلى ما يكون الإفضاحُ عنه أحلى في السمع ، وأعذَبَ في النفس، وأُعَلقُ بالأدب؛ ولا تُفصِحْ عما تكون الكنايةُ عنه أسترَ للعيب، وأَنْفَى للرُّيبِ؛ فإن الكلام صَلِفٌ تَياه لا يستجيب لكلِّ إنسان ، ولا يَصحَب كُلُّ لسان ؛ وخطهُ كثير ، ومتعاطيه مغرور ، وله أَرَنَّ (٤) كَأَرَنِ المُهْر وإباءٌ كإباء الحَرُون ، وزهوُ كزهو المَلِك ، وخَفْقٌ كَخَفْق البرق ؛ وهو يَتَسهّل مرة ويتعسر مرارا ، ويَذِل طورا ويَعِزُّ أطوارا ؛ ومادَّته من العقل [ والعقلُ ] سريعُ الحُوُّول(٥) خفيُّ الخداع ؛ وطريقهُ على الوهم ، والوهم شديد السَّيَلان ومجراه على اللسان ، واللسان كثير الطغيان ؛ وهو مركب من اللفظ اللغويّ والصّوّغ(٢) الطّباعي ، والتأليفِ الصّناعيّ ، والاستعمال ِ الاصطلاحيّ ، ومُستملاه من الحجا ، ودَرّيهُ (٧) بالتمييز ؛ ونَسْجُه بالرّقة ، والحجا في غاية النشاط(^) وبهذا البُوْن يقع التباين ويتَسعُ التَّاويل ، ويجول الذِّهن ، وتتَمطَّى(^) الدعوى ، ويُفزِّعُ إلى البرهان ، ويُبَرأ من الشبهة ، ويُعَثر بما أشبه الحجَّةُ وليس بحجَّة ؛ فأحذر هذا النُّعت وروادفَه ، واتق هذا الحُكم وقَواثفَه(١٠٠؛ ولا تعشَّق اللفظ دون المعنى ولا تهو المعنى دون اللفظ؛ وكن من أصحاب البلاغة والإنشاء في جانب ، فإن صناعتهم يُفتقر فيها أشياء يؤاخذ بها غيرُهم ، ولستَ منهم ، فلاتتشبه

<sup>(</sup>۱) ، متصورا ، .

<sup>(</sup>٢) الجمعة المجموعة.

<sup>(</sup>٣) يريد بالمثاقفة المطارحة في العلم والأدب ومذاكرتهما.

<sup>(1)</sup> الأرن بالتحريك: النشاط.

<sup>(</sup>a) الحؤول · التحول .

<sup>(</sup>۲) دوالصرع د .

<sup>(</sup>٧) دريه ، أي دريانه وعلمه .

 $<sup>\</sup>Lambda$ ) الظَّامَر أن هِنَّا كَلَامًا سَقَطَ مِنَ النَّاسِخُ .

<sup>(</sup>٩) تمتطی تتطاول.

<sup>(</sup>۱۰) قوائفه ، ای توابعه ، یقل . قاف اثره إذا تبعه .

۷٤ □ خلاصة التوحيدى □

بهم ، ولا تجرِ على مثالهم ، ولا تنسُج على منوالهِم ، ولا تدخل في غِمارِهم ، ولا تكثِّر ببياضك سوادَهم ، ولا تُقابل بُفكاهتك براعتهم ، ولا تجذب بيدك رشاءهم ، ولا تحاول بباعك مطاولتهم (١) وأعرف قدرَك تَسلَم ، وآلزم حدَّك تأمن ؛ فليس الكَوْدَن (٢) من العتيق في شيء، ولا الفقيرُ من الغني على شيء ؛ أما سمعتَ قول الناس: ليس الشاميُّ للعراقيُّ ٢٦ بصاحب، ولا الكردي من الجندي بساخر، فإن طال(٤) فلا تُبَلُّ ، وإن تَشَعُّبَ فلا تكترث ، فإن الإشباع في الرواية أشفَى للغليل، والشرحُ (٥) للحال أبَلغُ إلى الغاية، وأظفرُ بالمراد، وأجرَى على العادة. فكتبت : ( بِسْمِ الله الرَّحْمنِ الرَّحيم ) ، أقول أيها الشيخ ـ عطف الله قلبك على ، وألهمك الإحسان إلى ـ في جواب جميع ما قلتُه واجداً على وعاتبا، وفابضا، وباسطاً ، ومرشداً ، وناصحاً ؛ ما يُعْرَف الحقّ فيه ، ويَستبينُ الصوابُ منه ، غيرَ خائنِ لك ، ولا جانح ِ إلى مخالفَتك ، ولا مُريغ ِ ٢٠ للباطل معك ، ولا جاحدِ لأياديك القديمة والحديثة ، ولا منكرٍ لنعمتك الكافية الشافية ، ولا غاطٍ ٧٠) على فواضلك المجتمعة والمتفرقة ، ولا تاركٍ لشيء هو على من أجل شيء هو لي . ولا معرض عن شيء هو لي بسبب شيء هو عليّ ؛ بل أجهِّز دِقَّه وجِلَّه إليك حتى تراه بِسِدُّه (٨) وغَباره ، وأجلوه عليك حتى تلحظه بردائه وإزاره . كأني لم أسمع قولَ الأوّل:

« والكفر (٩) مُخَبِئةً لنفس المنعم » والشكر مُبعثة لنفس المفضِل » أأنا أَدْعُك واجداً على ، وأرقد وأنت ما قِتُ لى ، وأجد حِسَّ نعمة أنت وهبتها إلى ، وألد عيشاً أنت أذقتني حلارته . أأنسى أياديك وهي طوق رقبتي ، وتُجاهَ

<sup>(</sup>۱) ، مطاوعتهم ، .

<sup>(</sup>٢) التكودن : القرس الهجين والبردون . والعنيق من الافراس الكريم الرائع منها .

<sup>(</sup>٣) يشس بهذه الجملة إلى ما وقع بين الشام والعراق من العداوة أيام على ومعاوية وما تبع ذلك .

<sup>(</sup>٤) طال ، إى الكلام .

<sup>(</sup>a) د والسرج . .

<sup>(</sup>١) المريغ : المريد .

 <sup>(</sup>۲) غطى على الشيء يتخفيف الطاء: كفطى عليه بتشديدها .

 <sup>(</sup>٨) السند : الصحيح من الكلام وكنى بالغبار عما يثور حول الكلام من اعتراض ونحوه ، ومنه قولهم . . كلام لا غيار عليه » .

 <sup>(</sup>٩) هذا الشطر عجز بيت لعنترة العيسى وصدره:
 نبئت عمرا غير شاكر نعمتي

عينى ، وحشو نفسى ، وراحة جلمى ، وزاد حياتى ، ومادة روحى ؟ هيهات ، هذا بعيد من القياس ، وغير معهود بين أحرار الناس ؛ الذين لهم آهتمام بصون أغراضهم ، وحرث على إكرام أنفسهم ؛ قد عَبقوا(١) بقوائح الفتوة ، وعَلِقوا بحبائل المروءة ، وشدوً(١) من المحكمة أشرف الأبواب ؛ واعْتَزُوا من الأدب إلى أعز خرم (٢) ؛ وحازوا شرفا بعد شرف ، وانحازوا عن نَظَف بعد نَظَف (٤) ونظروا إلى الدنيا بعين بصيرة ، وغزَفُوا(٥) أنفسهم عن زهراتها بتجربة صادقة .

فاول ما أبدؤك به أننى ظننتُ ظنا لا كيقين أن شيئاً مما كنتُ فيه مع الوزير ـ أدام الله أيّامه ، وقَصَم أعداءه ـ ليس مما يهمك ، ولا هو مما يَقْرَعُ سمعَك سماعُك له ؛ وحسبتُ أيضاً أننى إن بدأتُ بشيء منه رَذَلْتنى عليه وتنقصتنى به ، وزَريتَ على فيه ؛ وأنك ربما قلت : لم بدأت بما لم أسئلك عنه ولم أرخص لك فيه ، هلا كظمت على جرّ يك (٢٦) ، وطويتَ ما بين جنبيك وما على مما يدور بين الصاحب وخادمه والرؤساء ، والناظرين في أمور الدهماء (٢) والمتصفحين لأحوال العامة والخاصة ، ولهم أسرار وعيوب لا يقف عليها أقرب الناس إليهم ، وأعز الناس عليهم ، وأنت أيضا فلم تسألني عنه ، فكان في تقديري أنك قد عرفت وصولى في وقت دون وقت ، وأنك قد خملت أمرى على الخدمة التي ليس للعلم بها فائدة ، ولا في الإعراض عنها فائتة .

وإذْ جرى الأمر على غير ما كان فى حسابى وتَلَبَّسَ (^) بظنى ، فإنى أهدى ذلك كلَّه بَعثاثته وسَمانته ، وحلاوته ومرارته ، ورقّته وخَثارته فى هذا المكان ؛ ثم أنت أبصَرُ بعد ذلك فى كتمانه وإفشائه ، وحفظِه وإضاعته وستره (٩) وإشاعته ؛ ووالله ما أرى هذا أمراً صعْباً إذا وصل إلى مرادِك ولا كُلْفةً شاقّةً إذا أكسبنى مَرضاتَك ؛ وإن كان ذلك

<sup>(</sup>١) ، عتقوا بفرائح ، .

 <sup>(</sup>٢) شدواً : أَجْدُوا . يقال : شدا من العلم شيئا إذا أخذه كانه ساقه أو جمعه ، وفي الأصل ، شدوا ، بالمعجمة .

<sup>(</sup>٣) مخدم،

<sup>(</sup>٤) الثطف بالتحريك : العيب واللسند .

<sup>(</sup>a) « عرفوا » وعزف عن الشيء: اعرض عنه وزهد فيه .

 <sup>(</sup>٦) • جريك ، ، وجرة البعير معروفة ، شبه بها الحديث المختزن يقشيه صاحبه .
 (٧) • التبهما ، والدهماء : جعاعة الناس .

<sup>(ً</sup> ٨ ) ، ولكيس ء . .

<sup>(</sup>۱) ، ونشره وأشكر عته . .

٧٦ خلاصة التوحيدي 🗇

يمر بأشياة كثيرة ومختلفة ، متعصية غريبة ، منها ما يَشِيط (١) به اللم المحقون ، ويُنزَع من أجلِه الرُّوح العزيز ، ويُستصغر معه الصَّلُب ، ولا يُقنَع فيه بالعذاب الأدنى دون العذاب الأكبر ؛ وإن كان فيها أيضا غيرُ ذلك مما يُضجك السَّن ، ويُفكّه النفس ، ويدعو إلى الرشاد ، ويدُّل على النصح ، ويؤكّد الحُرْمة ، ويَعقِد الذَّمام ، وينشر الحكمة ، ويشرّف الهمّة ، ويلقح العقل ، ويزيد في الفهم والأدب ويفتح باب اليمن والبركة ، ويُنفّق بضاعة أهل العلم في السوق الكاسدة ، ويوقظ العيون الناعسة ، ويبلّل الشَّنَ (٢) المتغضف ، ويُندِّى الطين المترشف ؛ ويكون سبباً قويا على خسن الحال وطلب العيش ، فإن هذه العاجلة محبوبة ، والرّفاهية مطلوبة ، والمكاتة عند الوزراء بكل حول ، وقوة مخطوبة ، والدنيا حلوة خَضِرة وعَذْبة نَضِرة ، ومن شَدَّ الحاحد ، توالَى غدوه ورَواحُه ، ومن أسَرَه شَفَّ عملُه ؛ ومن اشتَد إلحاحُه ، توالَى غدوه ورَواحُه ، ومن أسَرَه رجاؤه ، طال عناؤه ، وعَظُم بلاؤه ؛ ومن التهب طمعه وحرصه ، ظهر عجزُه ونقصه .

وفي الجملة :

من لم يكن الله متّهماً لم يُمْس محساجًا إلى أحد ولابد من فتى يعين على الدّهر ، ويُغنى عن كرام الناس فضلا عن لئامهم ، ويذلل قعودَ الصبر ، ويُجِم راحلة الأمل ، ويُحلى مُرّ الياس ؛ والعُزلة محمودة إلا أنّها محتاجة إلى الكفاية ، والقناعة مَزَة (أ) فَكِهة ولكنّها فقيرة إلى البلغة وصيانة النفس حسنة إلا أنّها كُلْفة محرجة إن لم تكن لها أداة تُجِدّها (أ) وفاشية (أ) تَمُدّها ، وتركُ خدمة السلطان غير الممكن ولا يستطاع إلا بدينٍ متين ، ورغبةٍ في الأخرة شديدة ، وفطام عن دار الدنيا صعب ، ولسانٍ بالحلو والحامض يَلغ .

(۱) يشيط: يڌهب هدرا.

 <sup>(</sup>٢) \* السن بالسين المهملة ، . والشن بالمعجمة : القربة الخلق . والمتقضف ، اى المتكسر المتقضن عن البيوسة .

<sup>(</sup>٣) شف أمله: زاد ، ويجوز أن يقسر بمحنى أسقمه الأمل وأضناه لعلوه وبعد مثله .

<sup>(</sup>٤) • مرة ، والمرَّة : الخمرة اللذيذة الطعم .

<sup>(</sup> ٥ ) تجدها ، ای تجددها .

<sup>(</sup>٦) القاشية: ما انتشر من المال. وفي الإصل ، غاشية ، .

قال أبن السمَّاك" : لولا ثلاثُ لم يقع حَيْف ، ولم يُسَلُّ سيف ، لقمةً أسوَغ من لقمة ، ووجه أصبَحُ من وجه ، وسِلْك (٢) ﴿ أَنْعُمُ مَنْ سِلُّكَ ﴾ ، وليسَ كلُّ أحد له هذه القَوَّةِ ، ولا فيه هذَّه المُنَّة (٢) والإنسان بَشْر ، وبنيتُه منهافِتة وطينتُه منتثرة ، وله عادةً طالبة ، وحاجةً هاتكة ، ونفسٌ جَموح ، وعينٌ طموح ؛ وعقلٌ طفيف (٤) ، ورأى ضعيف، يهفو لأول ربح، ويستخيلُ (٥) لأول بارق؛ هذا إذا تخلص من قُرنَاء السوء، وسلم من سوارق(٢) العقل، وكان له سلطان على نفسه، وقَهْرٌ(٧) لْشهواته . وقَمْعُ لهوائجه(^) وقبولُ من ناصحه ، وتهيّؤُ في سعيه ، وتبوُّءُ في مَعَانِ٩٠) حَظُّه ، وآثتمامٌ بسعادته ، وأستبصارٌ في طلب ما عند ربَّه ، وأستنصافٌ من هواه المُضِلِّ لعقله المرشِد ، هذا قليلٌ وصعب ولو قلتُ : معدومٌ أو مُحال في هذا الزمن العسير والدهر الفاسد، لما خفتُ عائقاً يعوقني، ولا حسودا يرد قولي. قال ابن السُّمَّاك : الله المستعان على ألسُّن تَصِف وقلوب تُعترف ، وأعمال ٍ تختلف . وقال معاوية لأبي بكر بن عبدالرحمن بن الحارث \_ ورآه لايلي له عملا ، ولم يُقبل منه نائلًا .. : يا ابن أخى ، هي الدنيا ، فإما أن تُرضَع معنا ؛ وامَّا أن تُرتِدع عنًّا . وربما قال بعض المتكلفين قد قال بعض السلف: ليس خيركم من تُركَ الدنيا للآخرة ، ولا مَن ترَكُ الآخرة للدنيا ولكنّ خيرَكم مَن أُخذ من هذه وهذه . وهذا كلام مقبول الظاهر موقوفُ الباطن . وربما قال آخُرُ من المتقدمين : ( أعمل لأخرتك كأنَّك تموت غدا، وأعمل لدنياك كأنَّك تعيش أبدا). وهذا أيضا كلامٌ منمَّق، لا يُرجع

<sup>(1) :</sup> ابن السمائل ، ، وهو تحريف وابن السماك هو أبو العباس محمد بن صبح الكوفي الزاهد الواعظ المشهور لقى جماعة من الصدر الأول وأخذ عنهم وقدم من بغداد زمن هرون الرشيد وتوفى سنة ثلاث وثمانين ومائة بالكوفة .

<sup>(</sup>٢) السلك: الخيط. وكنى به عن الثوب لانه من الخيوط.

<sup>(</sup>٣) ، المقة ، . والمنة بضم الميم : المُوقّ .

<sup>(</sup>t) الطقيف الناقص والقليل.

 <sup>(</sup>٥) في الاصل: • ويستحيل • بالحاء • وهو تصحيف • ويستخيل لاول بارق : اى يخال المطر عند اول بارق •
 (٦) بريد بسوارق العال : الشهوأت التي تذهب به وتجعله في حكم غير الموجود كانها تسرقه • والذي في الاصل : • سرادق » ؛ وهو تصحيف .

<sup>(</sup>Y) دوقهم ، .

<sup>(</sup>٨) لهوائجه، أي لما يهيج به من النزعات والعطامع.

<sup>(</sup>٩) المعان : العباءة والعنزل .

٨٧ □ خلاصة التوحيدي □

إلى معنى محقَّق ؛ أين هو من قول المسيح ـ عليه السلام ـ حين قال : الدنيا والاخرة كالمشرق والمغرب متى بَعُد أحدكم من أحدهما قُرُب من الآخر ؛ ومتى قُرُب من أحدهما بُعُد من الآخر : وأين هو من قول الآخر : الدنيا والآخرة ضَرَّنان ، متى أرضيتَ إحداهما أرضيتُ الأخرى ، ومتى أسخطتَ إحداهما أرضيتُ الأخرى .

وهذا لأنّ الإنسان صغيرُ الحجم ، ضعيفُ الحول ، لا يستطيع أن يجمع بين شهواته وأخذِ حظوظ بدنه وإدراكِ إرادته ، وبين السعى فى طلب المنزلة عند ربّه بأداء فرائضه ، والقيام بوظائفه ، والثباتِ على حدود أمره ونهيه ، فإن صَفُق وجهة وقال : نعمل تارة لهذه الدار وتارة لتلك الدار ، فهذا المذبذب الذّى لا هو من هذه ولا من هذه ؛ ومن تخنَّتُ (۱) وتُلبّت لم يكن رجلًا ولا آمرأة ، ولا هو يكون أبا ولا أما ؛ وهذا كما نرى .

ونرجع فنقول: ونعوذ بالله من الفقر خاصة إذا لم يكن لصاحبه عِياذً من التقوى، ولا عِمادٌ من الصبر، ولا دِعامةُ(٢) من الأنفة ولاأصطبارُ على المرارة.

وقد بُلِينا بهذا الدهر الخالى من الدّيّانين الذين يُصلِحون (٢) أنفسهم ويُصلِحون غيرهم بفضل صلاحهم ، الخاوى من الكرام الذين كانوا يتسعون فى أحوالهم ، ويوسّعون على غيرهم مِن سَعَتِهم ، وكانوا يهتمون بذخائر الشكر المعجّل فى الدنيا ، يُحرِصون (٤) على ودائع الأجر المؤجّل فى الأخرى ؛ ويتلذّذون بالثناء ، ويهتزون للدعاء ؛ وتملِكهم الأربحية عند مسئلة المحتاج ، وتعتريهم الهِزّة معها والابتهاج ؛ وذلك لعشقهم الثناة الباقى ؛ والصنيع الواقى ؛ ويرون الغنيمة فى الغرامة ، والربح فى البذل ، والحظ فى الإيثار ، والزيادة فى النقص ؛ أعنى بالزيادة . الخلف المنتظر من الله ؛ وبالنقص : العطاء ؛ ورأيتُ الناس يعيون ابن العميد حين قال : أنا أعجب من جهل الشاعر الذى قال :

من جهن السال إذا أسسكت فإذا أنفقت فالمال لك أنت للمال الأنه ليس في ترك قال: ولوكان هذا صحيحاً كان لا ينبغي أن يُكْتَسبَ المال ، لأنه ليس في ترك

<sup>(</sup>١) في الأصل : « تحلت » : وهو تصحيف . ويريد بالتخنث والثليث : اللين والتشعد تشبها بالمخنثين واللبوث .

<sup>(</sup>٢) ، دماثة ، ، والدعامة : العماد ،

<sup>(</sup>٣) ، لا يصلحون ، : وقوله ، لا ، زيادة من الناسخ .

<sup>(</sup>١) ، پخوضون ، .

كسبه أكثر من إخراجه بالإنفاق. هذا لقولهم(١) بحكمته وعقلهِ وتحصيله وصوابُ الجاهلِ لا يُستحسّن كما يُستقبَح خطأ العاقل؛ نعم ، وكانوا إذا وَلُوا عَدَلُوا ، وإذا مَلَكُوا أَفْضَلُوا(٢) ، وإذا أعطُوا أُجزَلُوا ، وإذا سُئلُوا أجابُوا وإذا جادُوا أطابُوا ، وإذا عالوا(٣) صبروا ، وإذا نالوا(١) شكروا ؛ وإذا أنفقوا واسَوا ، وإذا امتُجنوا تَأْسُوا ؛ وكانوا يرجعون إلى نقائبَ ميمونة ، وإلى ضرائبَ<sup>(٥)</sup> مأمونة ؛ وإلى ديانات قوّية ، وأماناتٍ ثخينة (١) ؛ وكان لهم مع الله أسرار طاهرة ، وعلانيةٌ مقبولة ؛ ومع عباد الله معاملًة جميلة ، ورحمةٌ واسعة ومُعْدِلَةُ فاشية ؛ وكانت تجارتُهم في العلم والحكمة ، وعادتهم جارية على الضِّيافة والتَّكرمة ؛ وكانت شِيمتُهم الصفح والمغفرة وربحهم(٧) من هذه الأحوال النجاة والكرامة في الأولى والعاقبة ؛ وكانوا إذا تلاقوا تواصّوا بالخير ، وتناهُوا عن الشرُّ ؛ وتَنافُسوا في اتخاذ الصنائع ، وآدخار البضائع ( أعنى صنائعَ السُّكر ، وبضائعَ الأجر ) فذهب هذا كلُّه ، وتاه (^ ) أهلُه ؛ وأصبح الَّدِّين وقد أُخلِقَ لَبُوسُه، وأُوحِشَ مَانُوسُه، وآقتُلِع مغروسُه؛ وصار المنكّر معروفا، والمعروفُ منكَرا، وعاد كلُّ شيء إلى كدِرِه وخائِره، وفاسدِه وضائرِه؛ وحَصَل الأمرُ عَلَى أن يقال : فلانٌ خفيف الرُّوح ، وفلان حسَنُ الوجه ، وفلان ظريفُ الجملة ، حلوُ الشمائل ، ظاهرُ الكيس ، قوي الدَّست (٩) في الشَّطْرَنْج ، حَسَنُ اللَّعب في النَّرْد ، جَيَّدُ في الاستخراج، مدبِّر(١٠) للأموال، بَذُولُ للجَهْد، معروفٌ بالاستقصاء لا يُغضِى عن دانق، ولا يتغافل عن قيراط؛ إلى غير ذلك مما يأنفُ العالِم من تكثيره، والكاتب من تسطيره.

وهذه كُلها كنايات عن الظلم والتجديف(١١٠، والخساسة والجهل وقلّةِ الدِّين وحبُّ

<sup>(</sup>١) هذا لقولهم . أي عيب النفس لابن العميد في كلامه السلبق ، لما يصفونه به من الحكمة والعقل الخ .

<sup>(</sup>٢) اقضلوا: انعموا.

<sup>(</sup>٣) في الاصل ، اعتزاوا ، . وعقوا ، افتقروا ، من العيلة بفتح أوله .

<sup>(</sup>٤) «قالوا».

<sup>(</sup>٥) الضرائب: الطبائع والسجايا ، الواحدة شريبة -

<sup>(</sup>٦) تخيته: قوية كما يقال في عكس ذلك: هو رقيق الدين ، أي ضعيفه .

<sup>(</sup>V) ، ورکحم ، .

<sup>(</sup>٨) تاه (هله: هلكوا، وفي الأصل دوباه،.

<sup>(</sup> ٩ )النست : الحيلة ، وهو ايضا ما يكون فيه الغلب في الشطرنج : تقول : « النست في والنست على • ٠ . ( ١٠ )د مثب » .

ر ١٠)التجبيف: الكفر بنعمة اشد وفي الأصل: والتخويف.

۰ ا∏ خلاصة التوحيدي □

الفساد، وليس فيها شيءٌ مما قدمنا وصفّه عن القوم الّذين أجتهدوا أن يكونوا خلف، الله على عباد الله بالرأفة والرّقة والرحمة والاصطناع والعدل والمعروف.

وآرجعُ عن هذه الشّكيَّة الطويلة اللاذعة والبلية العامةِ الشاملة ؛ إلى عينِ ما رسمتَ لى ذِكرَه ، وكلّفَتنى إعادتَه ؛ عائذا بالله في صَرف الأذى عنى وسَوْقِ الخير إلى ؛ ولائذا بكرمك الذي رشتنى (1) به إلى الساعة ، وكفيتنى به مؤونة الجدمة لغيرك من هذه الجماعة ؛ والأعمالُ بخواتيمها ، والصّدورُ بأعجازِها ؛ وأنت أولى الناس بالصّفْح والتجاوُزِ عنى إذا عرفتَ براءتى في كل ما بتعلق بي من ذمامك ؛ ويجب على من الحقّ في مودّتك ، والاعتصام بحبلك والانتجاع (1) من عُشبك ، والارتغاء من لبنك .

# الليلة الأولى

وصلتُ أيّها الشيخ \_ أطال الله حياتك \_ أوّل ليلة إلى مجلس الوزير ـ أعزّ الله نصرُه ، وشدّ بالعصمة والتوفيق أُزْرَه \_ فأمَرنى بالمجلوس ، وبسَطَ لى وجهه الذى ما أعتراه منذ خُلِق العُبوس ؛ ولطّف كلامه الذى ما تَبدل منذ كان لا في الهَزْل ولا في الجد ، ولا في الرضا .

ثم قال بلسانه الذّليق<sup>(1)</sup> ، ، ولفظِه الأنيق : قد سألتُ عنك مرّاتٍ شيخَنا أبا الوفاء ، فلَكر أنك مراع لأمر البيمارِسْتان من جهته ، وأنا أرْبَأ بك عن ذلك ، ولعلّى أعرّضك لشيء أنّبة من هذا وأُجدَى ، ولذلك فقد تاقت نفسى إلى حضورك للمحادثة والتأنيس ، ولأتعرّفَ (٥) منك أشياء كثيرة مختلفة تَرَدَّدُ في نفسى على مَرّ الزمان ، لا أحصيها لك في هذا الوقت ، لكنّى أنثُرها في المجلس بعد المجلس على قدر ما يَسنح ويَعرض ، فأجبنى عن ذلك كلّه باسترسال وسكونِ بال ؛ بمل على ، وجَمّ خاطرك ، وحاضرِ علمك ؛ ودّع عنك تَفنّنَ البُغداديّين (١) . . . . (٢) مع

 <sup>(</sup>۱) راشه پرشه : جعل له ریشا . شبه ما بذله له من المعروف بالریش للطائر .

<sup>(</sup>٢) الانتجاع: طلب المعروف.

<sup>(</sup>٣) في الأصل والارتقاء، بققاف: وهو تصحيف، والارتفاء: اخذ رغوة اللبن واحتساؤها.

<sup>(</sup>٤) اللسان الذايق : الحاد البليغ .

<sup>(</sup>٥) . ولا تغرق .

<sup>(</sup>٢) يريد بتقنّ البغدادبين: استطرادهم في الكلام وخروجهم فيه من فن إلى فن .

<sup>(</sup>٧) هذا كلمة مطموسة بالإصل لاشكن قراءتها .

عفوٍ لفظِك ، وزائد رأيك ، وربُّح (١) ذِهنِك ؛ ولا تُجبُّنْ جُبْنَ الضَّعفاء ، ولا تتأطَّرُ (١) ` تأطُّرَ الاغبياء ؛ وآجزِم إذا قلت ، وبالِغ إذا وصفت ؛ وآصدُق إذا أسندُّت ، وأفصل إذا حَكَمْت .

### الليلة الرابعة

قال لى بعد ذلك فى ليلة أخرى: كيف رضاك عن أبى الوفاء (٢٠٠ ؟ قلت: أرضى رضًا بأتم شكر وأحمد ثناء؛ أخذ بيدى، ونظر فى معاشى، ونشطنى وبشرنى، ورعى عهدى، ثم ختم هذا كله بالنعمة الكبرى، وقلدنى بها القلادة الحسنى، وشملنى بهذه الخدمة، وأذاقنى حلاوة هذه المزّية، وأوجهنى عند نظرائى. قال: هات شيئا من الغَرْل. فأنشدته:

كلانا سواء في الهوى غير أنها تجلّدُ أحيانا وما بي تجلّدُ تخاف وعيد الكاشحين وإنما جنوني عليها حين أنهي وأَبْعَدُ ثم قال: غالب ظنّي أن نصرا غلام خواشاذه (1) ما هرب من فنائي إلا برأيك وتجسيرك ؛ فإنّ ذلك عبد ، ولا جرأة له على مثل هذا النّدود والشّذوذ ، فقد قال لي القائل: إنّك من خُلُصانِه .

فقلت: والله الذي لا إله إلا هو ما كان بينى وبينه ما يقتضى هذا الأنس وهذا الاسترسال، إنما كنا نلتقى على زُنبرية(٥) باب الجسر بالعشايا وعند البيمارستان وعلى باب أبى الوفاء ؛ وإنما ركنت إليه لمرقّعُتِه(١) وتاسومته عندما كنت رأيته عند

<sup>(</sup>۱) ریح ذهنگ، ای قضلته .

<sup>(</sup>٢) التأطر: الشعبس والتثنى، شبه به وقوف القبى وتردده في جواب ما يسال عنه.

<sup>(</sup>٣) يريد أبا الوقاء المهندس ، وهو محمود بن محمد بن يحيى بن إسماعيل بن العباس ، مواده ببوزجان من يلاد نيسابور سنة ٣٢٨ ، وانتقل إلى العراق سنة ٣٤٨ ، وكان إماماً في الحصاب والهندسة والجبر والفلك عوفي سنة ٣٨٨ كما في الربخ الحكماء . وهو الذي الف أبو حيان له هذا الكتاب .

<sup>(1)</sup> خواشاذه هو ابو نصرخواشاذه كان فارسيا من كبار رجال شرف الدولة البويهي وكان سقيرا في الاتفاق وعقد الصلح بين شرف الدولة وصمصام الدولة .

<sup>(</sup>٥) انظر تفسير هذا اللفظ في الحاشية رقم ٢ صفحة ٤١ .

<sup>(</sup>٦) المرقعة من لبس الصوفية ، لما فيها من الرقع ، والتاسومة : كلمة شائعة الاستعمال عند العامة في نوع من النعال البقية يلبسه الفقراء : ولم نجدها فيما راجعناه من كتب اللغة ، كما انها لم ترد فيما بين ايدينا من الكتب المؤلفة في الالفاظ العامية والدخيلة .

صاحبه بالرَّى سنة تسع وستين وهو متوجه إلى قابوس وجرجان ، فى المذلة الدائمة والحال المربوطة (١) ؛ ولو نَبَس لى بحرف من هذا (١) ، أو كنت أشعر بأقل شىء منه ، لكنت أقوله لأبى الوفاء قضاءً لحقه ، ووفاءً بما لَه فى عنقى من مننه وخوفا من هذا الظن بى ، وقصورا عن اللائمة لى .

قال: أفما تعرف أحدا تسأله عنه ممن كان يخالطه ويباسطه؟ قلت: ما رأيته إلا وحده؛ وكم كان زمان التلاقى؟ كان أقل من شهر، أقى هذا القدر يتوكد الأنس وترتفع الحشمة وتستحكم الثقة ويقع الاسترسال والتشاور؟ هذا بعيد. قال: هذا المتخلف (٣) كنتُ قد قربته ورتبته، ووعدته ومنيته؛ وتقدمت إلى أبى الوفاء بالإقبال عليه، والإحسان إليه، وإذكارى بأمره فى الوقت بعد الوقت، حتى أزيده نباهة وتقدما، فترك هذا كله وطوى الأرض كأنه هارب من حبس، أو خائف من عذاب. ويقال فى الأثر: إن بعض الصّفيحيين (٤) قال: لله قوم يقادون إلى الجنة بالسلاسل، ما أكثر من يفر من هذه الكرامة، ويقوى على تَرفي جَم على الهوان، ويصبر على البلاء، ويُقلق فى العافية! إن السجايا لمختلفة، وإن الطباع لمتعادية؛ قلمًا على شخصان يتشاكلان فى الظاهر إلا يتباينان فى الباطن.

قلتُ: كذلك هو.

قَال : حدَّثنى لِمَ آمتنعت من النفوذ مع آبن موسى إلى الجبل فيما رسَمْنا له أن يتوجّه فيه ؟ ولقد أطلت التعجب من هذا وكرّرتُه على أبى الوفاء .

فقلتُ : منعنى من ذلك ثلاثة أشياء : احدها أن آبن موسى لم يكن من شكلى ولا أشدَّ للضدّ ه(°) هُونا(١) من مضاحَبة الضَّد(٧) ، لأنه سَوداوى وجَعُد . والأخر أنه قيل : ينبغى أن تكون عينا عليه ، وأنا لوقررت لك الحديث لما رأيته [ لائقا(٨)]

<sup>(</sup>١) لعله يريد بالعربوطة في هذا الموضع ، الواقفة عند حد من الفاقة لا تنتقل عنه .

<sup>(</sup>٢) من هذا، أي من أمر هربه.

<sup>(</sup>٣) يريد بالمتخلف: هذا الغلام الآبق، لتخلفه عن متابعة مولاه.

<sup>(</sup>t) الصفيميون : نسبه إلى الصفيح ، وهو من أسماء السماء ، يريد المتعبدين العتعلقة تلويهم بالعلم العلوي . العلوي .

 <sup>(\*)</sup> وردت هذه العبارة التي بين هائين العلامتين في الاصل محرفة لا معنى لها وما البتناه هو اقرب الحروف إلى الرسم الوارد في الاصل ، كما أن سياق الكلام يقتضيه .

<sup>(</sup>١) الهون : الذل والهوان -

 <sup>(</sup> Y ) ، الصك ، .
 ( A ) هذه الكلمة أو ما يغيد معناها ساقطة من الإصل ، ولعله يريد أنه لو اكتفى بنقل حقيقة الحديث لما كان ذلك
 لائقا بحله نما في هذا العمل من وصفه بالشعاية والوشاية .

بحالى ، فكيف إذا قُرنتُ برجلى باطلى (١) لو مرَّ بوهمه أمرى لدَهْدَهَنِى (٢) من أعلى جيل في الطريق . والآخر أنّى كنت أفدِ مع هذا كله على آبن عبّاد ـ وهو رجل أساء إلى وأوحشنى ، وحاول على لسان صاحبه آبن شاهويه أن أنقلب إليه ثانيا ؛ وكنت أكره ذلك ، وما كنتُ (٢) آمَنُ ما يكون منه ومنى ، والمجنون (١) المطاع ، مهروب منه بالطباع .

وبعد ، فليس لى [ حَاجَةُ ] (٥) فى مثل هذه الخدمة ، لأن صدر العمر خلا منى عاريا من هذه الأحوال ، وكان وسطه أضعف حَملا ، وأبعدَ من القيام به والقيام عليه .

فقال : ما كان عندى هذا كله .

قَال : إنّى أريد أن أسألك عن آبن عباد فقد آنتجعتَه وخبرتَه وحضرتَ مجلسه ، وعن أخلاقه ومذّهبه وعادته ، وعن علمه وبلاغته ، وغالبٍ ما هو عليه ، ومغلوب ما لديه ؛ فما أظن أنى أجد مثلك في الخبر عنه ، والوصف له ، على أنى قد شاهدته به مذان لَمّا وافى ، ولكنّى لم أعجمُه ، لأن اللّبث كان قليلا ، والشغل كان عظيما ، والعائق كان واقعا .

فقلت: إنى رجل مظلوم من (٢) جهته ، وعاتبٌ عليه فى معاملتى ، وشديدُ الغيظ لحرمانى ، وإن وصفتُه أَرْبَيْتُ (٢) منتصِفا (٨) ، وانتصفتُ منه مسرِفا (٩) ، فلو كنتُ معتدل الحال بين الرضا والغضب ، أو عاريا منهما جملة ، كان الوصف أصدق ، والصدق به أُخْلَق ؛ على أنى عملت رسالة فى أخلاقه وأخلاق ابن العميد أودعتها نفسى الغزير ، ولفظى الطويلَ والقصير ، وهى فى المسودة ولا جسارة لى على

<sup>(</sup>١) يريد بالباطلي أنه باخذ بالشبهات والظنون الباطلة .

<sup>(</sup>٢) دهدهه - يحرجة .

<sup>(</sup>۳) ، وما اکتب ، .

<sup>(</sup>٤) ، والمجكوث ، .

<sup>(</sup>a) موضّع هذا اللفظ في الإصل حروف مطموسة تتعذر قراعتها ، وسياق الكلام يقتضي ما اثبتنا أو ما يفيد معناه .

<sup>(</sup>۳) د امر د .

<sup>(</sup>۷) اربیت زدت.

 <sup>(^)</sup> ورد في الأصل بعد هذه الكلمة لام وميم: ولعلهما من زيادات النساخ ، لاستقامة الكلام بدونهما .
 ( ^ ) • مشترقا ، ، وقد ورد بعد هذه الكلمة في الأصل حاء وياء: ولعلهما من زيادات النساخ .

٨٤ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

تحريرها ، فإن جانبه مهيب ، وَلمكره دبيب ، وقد قال الشاعر : إلى أن يَغيبُ (١) المرء يُرجَى ويتُقَى ولا يَعلم الإنسانُ ما في المغيب قال : دع هذا كلّه ، وأنسخ لي الرسالة من المسوَّدة ، ولا يَمنعنَك ذاك فإن العين لا ترمقُها والأذنَ لا تسمعها واليدَ لا تنسخها .

وبعد، فما سألتك إلا وصفه بما جُبِل عليه، أو بما كسب<sup>(1)</sup> هو بيديه من خير وشر: وهذا غير منكر ولا مكروه، لأمر الله تعالى، فإنه مع علمه الواسع، وكرمه السابغ، يصف المحسن والمسىء، ويُثنى على هذا ويُنتُو<sup>(1)</sup> على ذاك؛ فآذكر لى من أمره ما خف اللفظ به وسبق الخاطر إليه وحضر السبب له.

قلت: إنَّ الرَّجل كثيرُ المحفوظ حاضرُ الجواب فصيحُ اللسان ؛ قد نَتَف من كل أدب خفيف أشياء ، وأُخذُ من كل فن أطرافا ؛ والغالب عليه كلام المتكلمين المعتزِلة ، وكتابته مهجَّنة بطرائقهم ، ومناظرته مشوبة (٤) بعبارة الكتاب ؛ وهو شديد التعصب على أهل الحكمة والناظرين في أجزائها كالهندسة والطب والتنجيم والموسيقي والمنطق والعَدد ؛ وليس [عنده] (٥) بالجزء الإلهي خبر ، ولا له فيه عين (١) ولا أثر ؛ وهو حَسَن القيام بالعروض والقوافي ؛ ويقول الشّعر ، وليس بذاك ؛ وفي بديهته غزارة . وأمارويته (٧) فخوارة ؛ وطالعه الجوزاء ، والشّعرى قريبة منه ؛ ويتشيع لمذهب أبي حنيفة ومقالة الزيدية ، ولا يرجع إلى الرقة والرأقة والرحمة ، والناس كلهم محجمون عنه ، لجرأته وسلاطته واقتداره وبسطتِه ؛ شديد العقاب طفيفُ الثواب ، طويلُ العتاب ؛ بذىء اللسان ؛ يُعطى كثيرا قليلا (أعنى يعطى الكثيرَ القليل ) ، مغلوبُ بحرارة الرأس ، سريعُ الغضب ، بعيد الفيّنة (٨) قريبُ الطّيرة ، حسودُ حقودُ حديد ، وحسدُه وقف على أهل الفضل ، وحِقدُه سارٍ إلى أهل الطّيرة ، حسودُ حقودُ حديد ، وحسدُه وقف على أهل الفضل ، وحِقدُه سارٍ إلى أهل

<sup>(</sup>١) يقيب ، أي يعوت ، وفي الأصل ، يعيش ، ؛ وهو تحريف لا يستقيم به المعني .

<sup>(</sup>٢) • كتب ۽ بالتاء .

<sup>(</sup>٣) ، ينثو على ذلك ، ، (ي يخبر عنه بذنوبه ، بقال : ، ثنا على فلان ذنوبه ، ، إذا اخبر بها عنه واشاعها .

<sup>(</sup>٤) كذا في معجم الادباء والذي في الأصل ، مسترقة ، .

<sup>(</sup>o) لم ترد هذه الكلمة التي بين مربعين في الأصل : ومكانها كلمة مطموسة تتعثر قراعتها .

<sup>(</sup>٦)، جبن ولا إبره.

<sup>(</sup> Y )كذا في معجم الإدباء ج ٢ ص ٢٧٦ الطبعة الأولى ، والذي في الأصل : ، بديهته ، ولا يستقيم مع العبارة السابقة .

<sup>(</sup> ٨ ) \* النية \* . والتصميح عن معجم يالون . والفيئة : الرجعة .

الكفاية ؛ أما الكتاب والمتصرفون فيخافون سطوته ، وأمّا المنتجعون (١) فيخافون جفوته ؛ وقد قتل خلقا ، وأهلك ناسا ، ونفّى أمّة ، نخوة وتعنّتا وتجبّراوزهوا ؛ وهو مع هذا يخدعه الصبى ، ويُخلّبه الغبى ؛ لأن المَدخَل عليه واسع ، والمأتى إليه سهل ؛ وذلك بأن بقال : مولانا يتقدم بأن أعار شيئا من كلامه ، ورسائل منثوره ومنظومه ؛ فما جُبْتُ الأرض إليه (٢) من فَرْغَانة ومصر وتفليس إلا لأستفيد كلامه وأفّصُح به ، وأتعلم البلاغة منه ؛ لكأنّما رسائل مولانا سُور قرآن ، وفِقره فيها آيات فرقان ؛ وآحتجاجه من آبتدائها إلى آنتهائها برهان فوق برهان ؛ فسبحان من جَمَع العالم في واحد ، وأبرز جميع قدرته في شخص .

## رسالتان كتب بهما المؤلف الى الوزير

# أما الرسالة الأولى:

بسم الله الرحمن الرحيم: اللهمّ حَلَّني بالتوفيق، وأَيَّدْني بالنَّصْرَة، وآقرِنْ مَنْطِقي بالسَّداد، واجعل لي مِن الوَزير وزير الممَالِكِ عُقْبَى فارِجَةً (٢) من الغُمَم، وخاتمةً موصولةً بالنجاح، فإنك على ذلك قدير، وبالإجابة جدير.

كنتُ وصلتُ إلى مجلس الوزير ، وفُرْتُ بالشَّرَفِ منه ، وخدمت دولته ، وعلاه من صدرى بخبِيئَتِه ، ومن فؤادى بمجيضته ، وتصرفتُ من الحديث بإذْنِه فى شُجونِه وفُنُونِه ، كلُّ ذلك آمِلاً فى جَدْوَى آخُدُها ، وحُظْوَةٍ أَحْظَى بها ، وزُلْقَى أَمِيسُ معها ، ومُثالةٍ أَحْسَدُ عليها ؛ فتقبَّل ذلك كلَّه ، ووَعَدَ عليه خيرًا ولمَّ يزَلْ أَهْلَه ، وانقلَبْتُ إلى أهلى مسرورًا بوَجْةٍ مُسْفِر ، ومُحَيًّا طَلْق ، وطَرْفٍ عازم (١٤) ، وأمَل قد سَدَّ ما بين أَفَقِ العراق إلى صَنعاءِ اليَمَن ، حتى إذا قلتُ للنفس : هذا مَعَانُ الوَزير ومَعْمَرُه ، وجَنابُه ومَحضَرُه ، وأطمئنى راضيةً مرضية ،

<sup>(</sup>١) ، المتكجفون ، .

<sup>(</sup>٢) ، إلا من فرغانة ، وقوله ، إلا ، زيادة من الناسخ .

<sup>(</sup>۲) في (۱) : «نازحة» : وهو تحريف .

 <sup>(3)</sup> كذا وردت هذه الكلمة في الأصول ولعلها تحريف إذ لم نتبين معنى وصف الطرف بهذا الوصف .
 ◄٨ ◘ خلاصة التوحيدى □

لا كدرَة الشُّرْب، ولا مذعورة السُّرْب ]، خَصَلْتُ من ذلكَ الوَّعد والضمان، عني بعض فَعَلات الزمان ؛ ولا عَجَب في ذلكَ من الزمان فهو بمثله مليء ، وله فَعُول . ويُقيتُ محمولًا بيني وبَين إذكارِه ـ قَرَنَ الله ساعاتِه بسعاداتِه ، ووَصَلَ عِزَّا ٢٠ يومه بسعادةِ غَدِه ؛ وغَدْه بامتِدادِ يَده ـ حيرانَ لا أُريش ولا أُبرى ، ثم رفعتُ ناظرى ، وسَدَّدْتُ خاطرى ، وفصَّلتُ الحسابُ لي وعَلَى ؛ فوضَحَ العذرُ المبينُ ، المانِعُ من استزادة المستزيدين ، وذلكَ أنى رأيتُ أعباءَ الوزارةِ تؤودُ(٢) سِرُّه ، وتُتَعِبُ(٣) بالله ، والمملكةَ تَفْزَعُ وَلَّهَى عليه ، وتُلقِى بِجِرَانِها(٤) له بين يديه ، والدولة تَسْتَمِدُه التدبيرُ الثاقب، والرأى الصائب، سِوى أمورٍ في خلاف ذلكَ لا يحررها رسمُ راسم، ولا يقرِّرها قَشُمُ قاسِم ، ولا يَحْويِها وهمُ واهم ، ولا يَفوزُ بها سَهْمُ مُساهِم ، وهو يخطر في حواشي هذِه الأحوال ، متأبِّطا بَواهظ الأثقال ، مفتيحاً عَويصَ الأقفال (٥٠) . فسيحَ الصَّدْرِ ، بَسَّامًا على العِلَّات ، غيرَ مُكترِث بهاكَ وهاتِ ، يَتَلقَّى ما أَعْيَا مِنْ ذلك بِاللِّيِّ (١) ، وما أَشْكُلَ بِالْإِيضَاحِ ، وما عَسُرَ بِالتَّذِبِيرِ ، وما فَسَدَ بِالْإِصلاحِ ، وما أَرِقُ بالعِتْق ، وما خُرِق بالرُّثْق ، وما خُفِيَ بالتكشيف ، وما بَدَا بالتصريف ، وما أُودَ بالتثقيف ، وما لَبَسَ بالتعريف ، حتى أُجْمَعَ على هَوَاهُ قاصيها ودانيها ، وجَرَى عَلَى مُرَادِه خافِيها وباديها، واستجابَ لأمَّره أبيُّها ومُنقادُها، وأَتَلُفَ بَلفُظِه نادِرُها ومُعْتادُها ؛ فلمّا تيقُّنْتُ (٧) ذلك كله وقتُلتُه خُبْرًا ، أمسكت عن إذكارِه \_ نَفَّس الله مُدَّته \_ سَالِفُ عَهْدِه ، ومتقدِّمَ وَعْدِه ، عالمًا بأنَّ أَسَرُّهما (٨) مَرْعيُّ عنده في صَدَّرِ الكَرَم ، ومَكتوبٌ لليه في صَحِيفِة المجد، وثابتُ قِبَلَهُ في ديوانِ الُحسْنَي.

ولكنْ كان ذلك الامتنان (٩) عَلَى رَغْم مني (١٠) ، لأني قتلَتُ في أثنائِه بين جَنْبَيَّ قلباً

<sup>(</sup>١) في (ب) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: دعن ، مكان ، عز ، ؛ وهو تحريف

<sup>(</sup>٢) هَي (ب) التي ورد قبها وحدها هذا الكلام: «تود » وهو شحريك .

<sup>(</sup>٣) في (ب) التي ورد قيها وهدها هذا الكلام ، وتستعين ، مكان ، وتتعب ، · وهو تحريف

<sup>(</sup>٤) في (ب) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: • بحرانها · وهو تصحيف

<sup>(</sup>٥) في الأصول ، الأفعال ء: وهو تصحيف .

<sup>(</sup>٢) في كلتا النسختين : « بالكي ّ عبالكاف ؛ وهو تحريف لا معنى له هذا . ولعل صوابه ما اثبتنا

<sup>(</sup>٧) في الأصل ونفثت ، : وهو تصريف .

 <sup>(^)</sup> في كلتا النسختين : • ايسرهما • ؛ والياء زيادة من الناسخ .
 (٩) كذا وردت هذه الكلمة في الأصول : ولا معنى للامتنان هنا ، ولعل صوابه الكتمان أو • الإمساك • أو ما يفيد

ذلك اخذاً من قوله قبل : فامسكت عن إذكاره . (١٠) في (١) على زعم من ابي فلبث إلى انيابه . مكان قوله على رغم منى لاني قتلت في اثنائه .

<sup>□</sup> خلاصة التوحيدي □ ٨٧

مُغُرُورَ الرَّجاء ، ومَنْزُورَ العَزاء ، عَلَى عَوارِضَ لم تَسْنَح في خَلَدِى ، ولم أَعْقِدْ عَلَى شيء منها يَدِى .

فالحمدُ لله الذي جعل مَعاذِي إلى الوزير الكريم ، البَرِّ الرَّحيم ، والمنَّة لله الذي جعلنى من عُفاةِ جُوده ، وناشِئِة عُرْفِه ، ووَارِدِ عِدَّه ، وقادِحِي زَنْدِه ، ومُقْتَبِسِي نُورِه ، ومُصْطَلِى نَارِه ، وحامِلِي نِعْمَتِه ، وطالِبِي خِدْمَتِه ، وجَعَلَ خاصَّتِي وخالِصَتي من بينهم رواية مَناقِبِه باللسان الابْيَن ، ونَشْرَ فضائلِهِ بالثَّناءِ الأَحْسَن ، وذِكْرَ آلائه باللَّفظِ الأَفْصَح ، والاحتِجاجَ لسَدادِ آرائِهِ بالمعْنَى الأَوْضَح ؛ فلازَالَ الوَزيرُ وزيرُ الممالك . الأَفْصَح ، والاحتِجاجَ لسَدادِ آرائِهِ بالمعْنَى الأَوْضَح ؛ فلازَالَ الوَزيرُ وزيرُ الممالك . مَمْدُوحًا في أَطْوَارِ الأَرْض على أَلْسِنَةِ الأَدباءِ والحكماء ، وفي نَوادِي الرَّوساءِ والعُظماء ، ما آب آئب آئب أَنْ عائب ، بمنَّهِ ولُطْفِه .

قد نَاذَيْتُ الوزيرَ حَيًّا سامِعًا ، وخيرًا جامعًا ، وهَزَرْتُ منه صارمًا قاطِعًا ، وشِهابًا ساطِعًا ، واستَسْقَيْتُ من كرَمِه سَحابًا هاطلًا ، ونُقاخا (٢) سائلًا ، وأسألُه أن يُجَنِّبنى مرارةَ الخَيْبة ، وحَسْرةَ الإخفاق ، وعذابَ التَّسُويف ، فقد تلطَّفْتُ بالسَّحْرِ الحلال ، والعَذْبِ الزُّلال ، وجُهْدَ المُقِلِّ المحتال ، وهو أَوْلَى بَمجْدِه ، في تَدْبير عَبْدِه ، إن شاء الله تعالى .

هذا آخرُ الرُّسالة الأولَى .

米米米

وحَضَرُ وُصُولُها إليه بهرام - لعنه الله .. وتكلم بما يشبه نذالته وخِسَّته ونَتْنَ نِيَّتِه ، فما كنتُ آمَنُه () ؛ وما أَشَدُ إشفاقي على هذا الوَزير الخطير من شؤم نَاصِيَةِ بُهرام ، وغِلًّ صَدْرِه ، وقَلَةِ نَصِيحتِه ، ولؤم طَبْعِه ، وخُبْثِ أَصْله ، وسُقُوطِ فَرْعِه ، ودَمامةِ مَنْظُره ، ولأمِة مَخْبَره ؛ حَرْسَ الله العباد من شرَّه ، وطهر البلاد من عُرَّهِ وضُرَّه .

<sup>(</sup>١) في كلتًا النسختين . و فلب غالب ، ؛ وهو تحريف في كلتًا الكلمتين ،

 <sup>(</sup>٢) ورد هذا اللفظ بالياء والقاء: ولعل صوابه ما اثبتنا.

 <sup>(</sup>٣) ورقة النسختين : « أمله » بالام ؛ وهو تحريف ، والسيلق يقتضى ما البندا .

## الرسالة الثانية

وأما الرسالة الثانية فهى التى كانَتْ فى هذه الأيام بعد استِئذانى إِيَّاهُ فى المخاطبةِ بِالكَاف ، حتَّى يَجْرِى الكلامُ على سَنَنِ الاسْتِرْسال ، ولا يُعْثَرُ فى طريقِ الكتابةِ بما يِزاحَمُ عليه من اللَّفْظِ واللَّفْظ ، وهى :

بسم الله الرحمن الرحيم . أيُّها الوزير ، جَعَلَ الله أَقْدَارَ دَهْرِكَ جَارِيَةً على تَخَكَّمِ آمالك ، وَوَصَل توفيقه بمَبالِغ مُرادِك في أقوالِك وأفعالِك ، ومكَّنَكَ مِنْ نَواصى أعدائك ، وثبَّت أُوّاجِي دَوْلَتِكَ على ما في نُفُوس أوليائك .

يَجِبُ على كلِّ مَن آتاه الله رأياً ثاقباً ، ونُصْحاً حاضراً ، وتنبُّها نافعاً ، أن يُخْدُمَكَ مُتحرِّياً لرُسوخِ دعائم المَمْلكة بسِياسَتك ورِيادَتِك(١) ، قاضياً بذلك حقُّ الله عليه في َ تَقُويَيْتُكَ وَحِيَاطُتِكَ . وإني أَرَى عَلَى بابِكَ جماعةً ليست بالكثير ـ ولعلُّها دُونَ العَشَرَة ـ يُؤْيُّرُون لِقَاءَك والوصول إليك لما تُجِنُّ صدورُهُم من النصائح النافعة ، والبلاعات المُجْدِيَةِ ، والدُّلالات المُفيدة ، ويَرُونَ أنَّهم إذا أُهِّلُوا لذلك فقد قَضَوْا حَقَّك ، وأُدُّوا مَا وَجَبَ عَلَيْهُمْ مِن خُرْمَتِكُ ، وبَلغوا بِذَٰلك مُرادَهُمْ مِن تَفَضَّلِكَ وآصطِناعِك ، وتقديمِكَ وتكريمك ؛ والْحِجابُ قد حالَ بينَهم وبينَك ، ولكل منهم وسيلةُ شافعةً ، وخدِمَّةً للخَيْرَاتِ جامعةً ؛ منهم ـ وهو أهل الوفاء ـ ذَوُو كفايةٍ وأمانةٍ ، ونَباهةٍ ولَباقة ؛ ومنهم مّن يَصْلُحُ للعَمَل الجليل ، ولِرَتْقِ الفَتْقِ الغَظيم ؛ ومنهم من يُمتِعُ إذا نَادَم ، ويَشْكُرُ إِذَا أَصِطُنِع ، ويَبْذُلُ المجهودَ إذا رُفِع ؛ ومنهم مَن يَنْظِمُ الدُّرَّ إذا مَدَح ، ويُضْحِكُ النُّغَرَ إِذَا مَزَحٍ ؛ ومنهم مَن قَعَدَ به الدُّهْرُ لِسِنَّه العالية ، وجَلابِيبِه البالية ، فهو مَوْضِعُ الأَجْرِ المَذْخُورِ ، ونَاطِقُ بالشُّكرِ المنظومِ والمُّنثورِ ؛ ومنهم طائفةُ أخرى قد عَكَفُوا فِي بُيُوتِهِم عَلَى مَا يَعْنِيهِم مَن أحوال أَنْفُسهِم ، فِي تَزْجِيَةِ عَيْشُهِم ، وعِمَارةِ آخِرَتِهم ، وهمْ مع ذلك مِنْ وَرَاءِ خَصَاصةٍ مُرَّة ، ومُؤَنِ غليظة ، وحاجاتٍ متوالية ؛ ولهم العِلْمُ والحِكمةُ والبِّيَانُ والتَّجربَةُ ، ولو وَيْقوا بأنَّهم إذا عَرَضوا أنفُسهم عليك ، وجَهَّزُوا ما مَعَهم من الأدب والفَضْل إليك حَظُوا منك، وأعتزُّوا بك، لَحَضَرُوا بابَك ، وجَشِمُوا المَشقّة إليك ؛ لكنَّ اليأسَ قد غَلَبَ عليهم ، وضَعُفَتْ مُنتّهم ،

<sup>-(</sup>١) في كلتا النسفتين : ، وزيادتك ، بالزاي المعجمة : وهو تصحيف .

وعُكِس أَمَلُهم ، ورأوا أن سَفَّ التراب ، أخفُ من الوُقوفِ على الأبواب ، إذا دَنَوا منها دُفِعوا عنها ؛ فلو لَحَظَّتَ لهؤلاءِ كلُّهم بفَضْلِك ، وأَدْنَيْتَهم بسَعَةِ ذَرْعِكَ وكَرَم خِيمِك ، وأَصْغَيْتَ إلى مَقالتِهم بسَمْعِك ، وقابَلْتَهُم بمِلْءِ عَيْنِك ، كان في ذلك بقاءً للنَّعمةِ عليك ، وصِيتٌ فاش بذِكرك ، وثوابٌ مُؤَجَّلٌ(١) في صَحِيفَتِك ، وثناءٌ معجَّلُ عند قُريبِكَ وبَعِيدِك ؛ والأيامُ مَعْرُوفةً بالتقلُّب ، واللَّيالي ما خِضَةٌ بما يَتَعَجَّبُ منه ذو اللُّبُّ ، والمَجْدُودُ مَنْ جُدُّ في جَدَّه ، أعنى من كان جَدُّه في الدُّنيا مَوْصولاً بحظُّه من الآخِرة ، وَلَانْ يُوكِلُ العاقلُ بالاعتبار بَغيره ، خيرٌ مِنْ أنْ يُوكِلُ غَيْرُه بالاعتبارِ به . أيُّها الوزير، اصطِناعُ الرِّجالِ صِناعةٌ قائمةٌ برأسِها، قَلَّ مَنْ يَفِي برَبِّها(٢)، أو يْتَأْتِّي لها ، أو يَعْرِفُ خَلَاوَتُها ، وهي غيرُ الكتابةِ التي تتعلُّقُ بالبَلاغَةِ والحِسابِ . وسَمِعْتُ ابنَ سُورين يقول : آخِرُ مَنْ شاهَدْنَا ممَّنْ عَرَف الاصطِناع ، واستَحلى الصَّنَاتُع ، وارتَاحَ للذُّكُر الطَّيِّب ، واهتز للمَديح ، وطَرِبَ على نَغْمَة السائل ، وأغتَنَمَ خَلَّةُ المحتاج ، وآنتَهَبَ الكَرَمَ انتهابا ، وآلتَهَبَ في عِشْقِ الثُّناء ٱلْتهابا ، أبو محمد المُهَلِّبي ، فإنه قَدُّمَ قَوْمًا ونَوَّه بهم ، ونَبَّهَ على فضِلهم وأَحْوَجَ الناظِريِن في أَمْرِ المُلْكِ إليهم ، وإلى كفايتهم ، منهم أبو الفَضْل العبَّاسُ بنُ الحُسين ، ومنهم ابنُ معروف القاضي ، [ ومنهم أبو عبدالله اليَفُرَنِّي ] ، ومنهم أبو إسحاق الصابيء ، وأبو الخطاب الصابىء ، [ ومنهم أحمد الطُّويل ، ومنهم أبو العَلاء صاعد ، ومنهم أبو أحمد بنُ الِهْيِشَم ، وابنُ حَفْص صاحبُ الديوان ] ، وفلان وفلان ، هؤلاء إلى غير هؤلاء (٣) ، [كأبي تمَّام الزَّينبِّي ، وأبي بكر الزهريّ ] ، وابن قريعة ، وأبي حامد المَرْوَرُوذِي ، [ وأبي عبدالله البصري] ، وأبي سَعيد السِّيرافي ، [ وأبي محمد الفارسي ] ، وابن دُرُسْتُويه ، [ وابن البقال ] ، وَالسَّريُّ ، ومَنْ لا يُحْصَى كثرةً من التَّجارِ والعُدُول . وقال لى [ ابنُ سُورين ] : كان أبو محمد يَطْرَبُ على أصطناع الرَّجال كما يَطْرَبُ

 <sup>(</sup>١) في الاصول « بوجد » ؛ وهو تحريف صوابه ما البتنا كما يقتضيه قوله بعد « معجل » .
 (٢) في (١) : « يسقى تربها » مكان « يفي بربها » . وفي (ب) : « بريها » بالباء المثناة ؛ وهو تصحيف في كلنا النسختين . يقل : رب الصنيعة يربها – بضم الراء – إذا نماها وتعهدها .

<sup>(</sup>٣) في (ب) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: • هذا إلى غير هذا ، .

<sup>•</sup> ٩ 🗇 خلاصة التوحيدي 🗈

سامِمُ الغِناء على الشَّبابير(١) ، ويَرْتَاحُ كما يَرْتَاحُ مُديرُ الكأس على العشائر . وقال عنه : [ إنَّه ] قال : والله لأكونَنَ في دولة الدَّيلم ، أول مَن يُذْكُر ، إنَّ فاتني أنَّ كنتُ في دَوْلةِ بني العَبَّاسِ آخِرَ مَنْ يُذْكُرِ.

فلولا أنكَ \_ أدامَ الله دَوْلَتكَ \_ أَذِنْتَ لي إِن أَكتُبَ إليكَ كلُّ ما هَجَس في النَّفس، وطَلَعَ به الرَّأَى ممَّا فيه مَرَدُّ على ما أنْتَ فيه من هذا النُّقُل الباهِظ، وتنْبيهٌ على ما تُباشِرُه بكاهِلِكَ الضَّحْم ، لم يَكُنْ خَطَرى يَبْلُغُ مُوَاجَهْتَكَ بَلْفُظِ يَثْقُل ، وإشارَةِ تَغْلُظ ، وكنايةٍ تَخْدِش(٢) ، لكنَّكَ والله يأخُذُ يَدِك ، ويَقْرنُ الصنعَ الجميلَ بظاهِركَ وباطنك قد رَخْصْتُ لي في ذلك ، وخَصَصْتَني به من بين غاشِيَةِ بابك ، وخَدَم دَوْلَتِك ، فلذلك أقولُ ما أقولُ معتمداً على حُسْن تَقَبُّلك<sup>(٣)</sup> ، وجميل تكفَّلك<sup>(١)</sup> ، ومُنْتَظَرِ تَفْضَّلِك ؛ وليس في أبواب السِّياسةِ شيءً أَجْدَى وأَنْفَع ، وأَنْفى للفَسادِ وأقمع ، من الاعتبارِ المُوقِظِ للنفس ، الباعثِ على أُخْذِ الحَزَّم ، وتَجْريد العَزْم ؛ فإنَّ الوكَالُ (٥) والهُوَيْنَا قلَّما يُفْضِيَان بصاحِبهما إلى ذَرْكِ مأمول ، ونَيْل مراد ، وإصابة مُتَمَنّى. وقد قال رجُلُ كبيرُ الحِكمة ، مَعْرُوفِ الْحَنَّكة : المُعْتَبَرُ كثير ، والمعتبر قليل . وصَدَّق هذا الرَّجُل الصالح ، وهو الحَسَنُ البُصريّ :

لو آعتَبَرَ من تأخَّر بمن تَقَدُّم ، لم يَكُنْ من يَتحسَّر في الناسِ (١) ويَنْدَم ، ولكنَّ الله بَنَى هذه الدار على أن يكونَ أَهْلُها بين يَقَظةٍ ونَوْم ، وبين فَرَح ٍ وتَرْح ، وبين حَيْطةٍ (٢٠) ووَرْطَة ، وبين حَزْم وغَفْلة ، وبين نِزَاع وسَلُو ، لكنَّ الآخِذَ بالحَزْم - وإن جَرَى عليه مَكْرُوه .. أَعَذَرُ عند نَفَّسِه وعند كلِّ من كَان في مَسْكِه ، مِنَ المُلْقِي بَيدِه ، والمُتَدلِّي بغُرُورِه ، والساعِي في ثُبُورِه ؛ وما وَهَبَ الله العَقْلَ لأَحَدِ إلا وقد عَرُّضَه للنَّجاة ، ولا حَلَّاه بالعَلم إلَّا وقد دُعاه إلى العَمَل بشرائطه ، ولا هذاه الطريقين ( أُعْنَى الغَيُّ والرُّشْدَ) إلا ليزْحَفُ إلى أحدِهما بحُسْن الاختيار .

<sup>(</sup>١) في كلتا النسختين : ، الستاير ، ؛ وهو تحريف صوابه ما أثبتنا كما يقتضيه سياق الكلام . والشبابير جمع شبور، وهو من الات الموسيقي.

<sup>(</sup>٢) في كلتا النسختين: وتخرس ء ؛ وهو تحريف صوابه ما أثبتنا كما يقتضيه سياق ما قبله .

<sup>(</sup>٣) في كلنا النسختين : • تقلبك • : وهو تحريف ·

<sup>(</sup>٤) في (ب ) : ، تكلفك ، ؛ وهو تحريف ،

<sup>(</sup>٥) ف (١) : « الوكان ، بالنون ، وفي (ب) : « الوكاك ، بالكاف ؛ وهو شعريف في كلتا النسختين ،

<sup>(</sup>٦) في (ب) : • في الدنيا • ٠

في كلتا النسختين : « غبطة » ؛ ولعله تحريف ، إذ الغبطة لا تقابل الورطة ، والذي يقلبلها الحيطة كما 🗇 خلاصة التوحيدي 🗗 ٩

هذا بالأنس أبو الفضل العبّاسُ بنُ الحُسَين الوزير - وهو في وزارَيّهِ وبَسْطَةِ أمره ونَهْيِه .. قيل له ذاتَ يوم : هذا التركي ساسنكر(١) تَفيًّا بظِلّه ، واعتصِمْ بحبّله ، واستَسْق بسَجْله ، وارتّو من سُؤْرِه ، ولا يَبْلُغه عنك ، ما يوحِشُه منك ، ويُجْفِيه(١) عليك . وقد قبل :

★ أَسجُدُ لقِرْدِ السُّؤءِ في زمانه \*

وإذا لم تَقْدِر على قَطْع ِ يَدِ جائرةٍ ، فَقبِّلها مُتْهِمَةً (٣) مُنجِدَةً غائرة . فلم يَفْعَلُ ، حتى وَجَدَ أعداؤه طرِيقاً إليه ، فسلكوه وأُوقعوه .

ثم قيل له في الوزارة الثانية: قد ذُقْتَ مَرارةَ النَّكبة ، وتحرَّقتَ بنارِ الشماتة ، وتأرَّقتَ على فرَطاتِ (٤) العَجْز والفَسَالة ، وقد كان من ذلك كلّه ما كان ، ودارَ لك بما تمنَّيْتَ (٩) الزّمان ؛ فأنظُرْ أين تضَعُ الآنَ قَدَعَك ، وبأيِّ شيءٍ تُدِيرُ لِسانَكَ وقلمك ، فإنّ مُخلُصُك من وَرُّطَتِك بالمِرْصاد ، وقد وَعَدْتَ مِنْ نَفْسِك إنْ أعاد الله يَدك (١) إلى البَسْطة ، ورَدَّ حالَكَ إلى السرورِ والغِبْطة ، أنّك تُجْمِل المعامَلة ، وتنسى (٧) المقابلة ، وتلقى ولِيَّك وعدوَّك بالإحسان إلى هذا ، والكف عن هذا ، حتى يَتساويا بنظرك ، ويَتعبَّدا لك بتفضَّلك .

فكان من جُوابِه مَا دَلَّ على عتوه وثَباتِه (٨) ، لأنَّه قال ؛ أمَا سَمِعْتُم الله تعالى حيث يقول : ﴿ وَلُوْ رُدُوا لَعَادُوا لَمِا نُهُوا عَنْهُ [ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ ﴾ ؟

وقال لى القُومَسيّ (٩) \_ ولم يَعْلَم ما في فَحْوَى هذا الكلام \_ : ماذاك ؟ قلت :

<sup>(</sup>١) لم نجد هذا الاسم فيما راجعناه من معجمات الأعلام التركية · والذي وجدناه ، سنجر ، بالسين والجيم وبلا سين والف في اوله .

<sup>(</sup>٢) في (١) ، ويثيفه ، ٠ وهو تحريف .

 <sup>(</sup>٣) في كلتا النستنين ، بهنه ، وهو تحريف .

 <sup>(</sup>٤) في كلتا النسختين ، فطرات ، : والطاهر إن في حروفه قلبا وقع من الناسخ . كما إن في كلتا النسختين :
 دوارقت ، مكان ، وتارقت ، : وما اثبتناه أولى للملاحمة بينه وبين قوله قبل : ، وتحرقت ، .

<sup>(</sup>a) في (ب) . « فلننت » : والمعنى يستقيم عليه (بضا .

 <sup>(</sup>٢) في (ب) · « (عاد اشبك أيامك البسيطة ، · وفي بعض كلماتها تحريف لا يخفى .
 ( ٧ )كذا في (أ) · والذي في (ب) · « وتسيء » : وهو تحريف . وتنسي المقابلة ، أي لا تقابل الذنب بما يستحقه من عقوبة بل تعفو .

<sup>( ^ )</sup> وتُباته ، أي ثباته على ما كان عليه من سوء السياسة .

<sup>(</sup> ٩ ) فَي كلتا النسخُتين المسيءَ ، : وَهُو تَحْرِيفُ مَا تُرَى ، صوابه مَا اثيتنا .

۹۲ 🗖 خلاصة التوحيدي 🗅

فحواه ولوعادوا إلى ما نُهُوا عنه لعُدُنا ] إلى مُقابَلتهم بما آستَحقُوا عليه .
وصدق ما قال الله عزَّ وجَل ، مالَبثَ ذلك الإنسانُ بعدَ هذا الكلام إلاّ قليلاً حتى أَوْرَدَه (١) ولم يُصْدِرُه وأَعْثَرَه ولم يُنْعِشْه ، وسَلِّم إلى عدوًه حتى آسْتَلَّ رُوحَه من بين جَنْبَيْه ، شافِيًا به ومُشْتَفِيًا منه ، وكان عاقِبةُ أمْرِهِ خُسْرًا ، ولو اتقى الله لكانَ آجر أمْرِه يُسْرًا . والله المستعان .

وهذا بَعْدَه محمد بنُ بَقِيَة طَغَى وبَغَى ، واقتَحَم ظلماتِ الظلّم والعَسْف ، وطاربجناحِ اللّهُو والعَرْف ، والشُّرْب القصْف ، ومَلَّ نِعْمة الله عليه ، وضَلَّ بين إمْهال الله وإمَّلاته ، فحاق به ما ذهبَتْ عليه نَفْسُه ومالُه ، وخُرِّب بَيْتُه ، وافتضَح أَهْلُه ، وكيف كان يَسْلَم ؟ أم كيف كان يَسْجو وقد قَتَلَ ابنَ السَّرَاج بلا ذَنْب ، والجَرْجَرائيُّ الله حجة ، وضرَبَ ابن مَعْرُوفٍ بالسَّيَاط وأبا القاسم \_ أخاً لأبى محمد القاضى \_ وشَهَّرَهُ على جَمَل في الجانِب الشرْقي ؟!

والتَّشْفَى حُلُوُ العَلَانِيةَ ، ولَكُنُه مُرُّ العاقبة ، وكأنَّ الحَفِيظة إنما خُلِقَتْ لِتُعْتَقَد ٣) ، والحقد إنما وُجِدَ لِيُبْلَغَ به ما يَسُرُّ الشيطان .

وَكَأَنَّ العَفُو حَرَام ، والكَظُّمَ (٤) محظور ، والمكافأةَ مأمورٌ بها .

وهذا بالأمْس على بنُ محمد ذو الكفايَتين ، اغترَّ بشَبَابه ، ولَهَا عن الحَزْم والأخْذِ به فيما كان أَوْلَى به ، وظَنَّ أَنَّ كِفايَتُه تَحْفَظه ، ونَسَبَه مِنْ أبيه يَكْنَفُه ، وبَراءَتُه تَحْتَجُ له ، وذنوبَه الصغيرة تُغْتَفَر ؛ لِيَلائه المذكور ، وغَنائه المشهور ؛ ومَشَى فعَثَر ، ورابَ (٥) فخثر ، والأوَّلُ يقول :

مَن سَابَقَ الدَّهُ مَ كَبَا كَبْوَةً لَم يَستَقِلُهَ الْجَرَ السَّهُ مِن سَابَقَ اللَّهُ مِ الدَّهُ وَ السَّهُ المُخَلَّ مَا خَطَا وآجر مع الدَّهُ وكما يَجْرى وقال لى الخليل وكان لطيفَ المَحَلُ عنده ، لِما كان يَرَى من اختصاص أبيه له ، ولِما يَظْهَرُ من فَضْله عنده : قلتُ له يوماً : يا هذا ، في أي شيء أنت ؟! وبأي

<sup>(</sup>١) أورده ولم يصدره فأعل الفعلين ضمير يعود على الكلام السابق ذكره . أي ورده كلامه البخ ،

<sup>(</sup>٢) في (١) : • الجرجاني • .

<sup>(</sup>٣) في (أ) : • لتعتد » . وفي (ب): • لتنفذ » : وهو تحريف في كلتا الكلمتين .

<sup>(1)</sup> في كلنا النسختين: «واللطم»: وهو تحريف.

<sup>(</sup>٥) في (١) : «وداب فخمس «. وفي (ب) : «وذاب فخثر » ؛ ولعل الصواب ما البققا .

شيء تَعَلَّلُ ؟! وقد شُجِذَت المَوَاسي، وحُدِّدت الأنياب، وفُتِلت المَراثر (١)، ونُعِبَت الفِخاخ، والعيونُ مِحَدَّقَةُ نحوَ القَطِيعة، والأعناقُ صورٌ (٢) إلى الفَظِيعة، وأنتَ لاهٍ ساهٍ عمّا يُرادُ بك بَعْدُ ؟ يَسْبِيكَ (٢) هذا المزرفن (١) وهذا المُرْجِي (٥) وهذا المُعرِّض (١)، وهذا الحَديق، وهذا النَّيف، وهذا المعقربُ الصَّدغ، وهذا المَصْفُوف الطّرة، وبالكاس (٢) والطاس، والغِناء والقَصْف، والناي والعُود، والصَّبُوح، والغَبُوق، والشرابِ المُرَوِّق العتيق؛ والله ما أَدْدِي ماأَصْنَع، إن سَكَتُ عنك كَمِذْتُ، وإن نَصَحْتُكَ خِفْتُ منك؛ وتَعُوذُ بالله من آشتِباهِ الرأى، والشباكِ عنك كَمِذْتُ، وإن نَصَحْتُكَ خِفْتُ منك؛ وتَعُوذُ بالله من آشتِباهِ الرأى، واشتباكِ الأمر، وقِلَةِ الأحتراس، والإعراض عمّا يَجرى من أَفْوَاهِ الناس.

ياهذا ، سُوءُ الاستمساكِ خيرٌ من حُسَنِ الصَّرْعَة ، وتَلَقِّى الأمرِ بالحزمِ والشهامةِ أَوْلَى من آستِدباره بالحَسرَةِ والنَّدَامة ، ومَنْ لا تَجْرِبَةَ له يَقْتَبِسُ مِمَّنْ له تَجْرِبَة ، فإذا نَقِبَ الخُفُ دَمِى الأظَلِّ . فقال : قد فَرَغ الله مِمَّا هو كاثن ، وإذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَقْدِمُون . لاَ يَسْتَقْدِمُون .

قال: قلتُ له: ما أَطْلَعكَ الله على كاثنات الأمور، ولا أَعْلَمَكَ بَعواقب الأحوال، وإنما عَرَّفَكَ حَظَك بَعْدَ أَنْ (^) وَقُرَ عَقْلَك، وأَحْضَرَكَ استطاعَتك، وأَوْضَحَ ، لِقلبِكَ ما عَلَيْكَ ولك، حتَّى يَستَشِفَ ويَسْتَكْشِف، ومَلَّكَكَ النَّوَاصي حتَّى تَمُنَّ (^) وتُرْسِل، وما طالبَكَ إلاّ بعد أن أَزَاحَ عِلَّتك، ولا عاقبَكَ إلاّ بعد أن أَنْذَرَكَ وأَنْظَرَك، وبعِثْل هذا تُطَالِبُ أنت مَن هُو دُونَكَ مِنْ خَدَمِكَ وحَشَمِك، وأُوليائِك

<sup>(</sup>١) في (١) : « وقبلت » . وفي (ب) : « وقتلت » ؛ وهو تصحيف في كلتا النسختين . وفي (١) : « المدابر » مكان « المرائر » ؛ وهو تحريف أيضا . والمرائر : الحبال ، جمع مريرة .

 <sup>(</sup>٢) صور ، اى مائلة . إلى الفاديعة ، اى إلى النكبة الفطيعة . وفي كلتا النسختين . ، العظيمة ، . وما اثبتناه
 هو ما يستقيم به السجع الذى الترمه المؤلف في بعض فقراته .

<sup>(</sup>٣) في (١) ، و يعدر تشبثك ، . وفي (ب) : « يعد بسيبك ، ؛ وهو تحريف في كلتا التسختين .

 <sup>(</sup>٤) المزرفن الذي يجعل صدغيه كالزرفين ، وهي الحلقة .
 (٥) كذا في ادرا والذي قي (١) ، المناحد ، . . ولا منا المراحد . . .

 <sup>(</sup>a) كذا في (ب) والذي في (ا) ، المزرجن ، ، ولا معنى له هنا .

<sup>(</sup>٣) المعرض بتشديد الراء الذي نبت شعر عارضيه . كما يقال عذر الغلام بتشديد الذال إذا نبت شعر عذاره . (٧) وبالكاس متعلق بقوله قبل . و لاه . .

<sup>(</sup>٨) كذا في (ب) ، والذي في (١) : «مقدار ، مكان ، بعد أن ، ؛ وهو تحريف . \*

 <sup>(</sup>٩) في ( 1 ) . « تمل وترشد » . وفي (ب) : « تمد مكان » تمل » : وهو تحريف في كلتا النسختين صوابه
 ما اثبتنا . وتمن وترسل ، اى تمن بالعفو عمن اساء ، وترسله من أمسكته ، اى تطلقه .

٩٤□ خلاصة التوحيدي □

وأَعْدَائِكَ ، وهذَا الذي أَعْذُبُكَ عليه هُوَ الذي به تَعْذُل غيرَكَ وتَراه ضالًّا في مَسْلَكِه ، متعرِّضًا لمَهْلَكِه .

فقال : أَيْظُلِمُنِي وَلِيُّ نِعْمَتِي صُراحًا بِلا ذَنْبٍ ، ويَجْتَاحُني ١١ بِلا جَرِيمة : ويَثْلُمُ دَوْلَتُه للاحُجّة ؟

قَلْتُ : الله يَقِيك ويَكُفِيك ، نُرَاكَ بلا ذُنْب ، ونَجِدُكَ بريئاً مِنْ كلِّ غَيْب ، وغَيْرُكَ لا يَراكَ بهذه الغَين ، ولا يَحْكُمُ لك بهذا الحُكم ؛ فإن كنتَ تَرَى فُرْضَةً فانتَهزُها ، وإن كنتَ تَحْلُمُ بِغُضَّةٍ (٢) فاحتَرزُ منها ؛ فأبوابُ النَّجاةِ مُفَتَّحة ، وطُرق الأمانِ مُتَوِّجُهة ، والأخْذُ بالاحتياط واجب ، قد قَرُبُ الشَّاخِصُ من هذا المكان ، والقِيَامةُ قد قامت بالإرجاف، والطُّيَرَةُ قُشَعَّريرة النَّفْس، كما أنَّ القشعريرةَ طِيْرَةُ البَذن، والاسترسالُ كلَال العِسَ ، والفَأْلُ لِسَان الزمان ، وعُنْوَانُ العِدْثَان ، ولا يَقْمُ في الأفواه إلاّ مايُوجِب الحَذَرِ ، ويَبْعَثُ على الرّأي والنَّظَرِ ، واستقراءِ الأثر والخَّبَر . قال : أمَّا أَنَا بَعْدُ التَّوكُّل على الله فقد استَظْهَرْتُ بمحمد بن إبراهيم صاحب نيسابور ، وبفَخْر الدولة وهو بهَمَذَانَ على ثلاثة أيام ، وبعزِّ الدوُّلة وهو بمدينة السَّلام ؛ ومنَّى حَرَبَ حارِب، ورَابَ رائب، أُوَيتُ إلى واحدٍ من هؤلاء . قَالَ : قَلْتُ : هَاهُنَا مَا هُو أُسْهَلُ مِنْ هَذَا وَإِنْ كَانَ أُهْوَلَ ، وَأَنْجَى وَإِنْ كَانَ

أَشْجَى ، وأَقْرَب وإن كان أَعْزَب .

قال : ما هو؟ فرُّجْ عَنَّى وآهْدِني .

قلتُ : لمَّا يَدْخُلُ هٰذَا الوارِد [ الدَّار ] ، ويَدْنُو مِن طَرف البِساط ، تُنْلِرُ رأسه عن كاهله، وتُلقى ِ شِلْوَه في مزبَلة، فإنَّ الهيُّبَةَ تَقَع ، والنَّائرة تَخُبُو، والعَجَب يَغْمُر، والظُّنَّةَ تَزُول ، والصَّدْرُ يَشُّتَفي، والاعتذارَيْنتَفي ؛ ويُكتّبَ إلى مَوفِلِهِ بأنَّ الرَّأَي أوجب هذا الفِعل ، لأنه غَلَبَ على الظُّنِّ أنَّه وَافَى لكَيْدِ يوصِلُه إلَىَّ ، ويَلاءِ يُفْرغُه علَىَّ ، فَأَزَلْتُ هَذَا الظُّنُّ بِالْيَقِينِ ، وَدَفَعتُ الشُّبْهةَ بِالجلاءِ ، واستَخْلَصْتُ النورَ من الظُّلامِ ؛ ولأنْ تُبْعِدُ ساقطاً مِنْ خَدَمِك ، يَسوءُ ظَنى به مِن جِهَتِك ، ويَقْدَحُ في طاعتِي ، [ ويُضْرِمُ فيَّ نار التَّهمَة بيني وبينَك ؛ خيرٌ لي في نصبحتي لِدَوْلتك ، وخيرُلك ] في

<sup>(</sup>١) كذا في (ب) . والذي في (١) : « يجنبنا ٠ ٠ (٢) في (١) : ، بعض ، بالعين والضَّاد ، وفي (ب) : ، بقصة ، بالقاف والصاد ؛ وهو تحريف صوابه ما البننا ،

بَقَائَى (١) على أَمْرِكَ وَنَهْبِك ، مِن أَن يَلْتَاثَ ضميرى فى سِيَاسَةِ دَوْلَتِك ، وتَحُولَ نِيَّى (١) عمًا عَهِدْتَ من القِيامِ بحقَّ جُنْدِكَ ورَعِيَّتِك ، وجفْظِ قاصِيَتِك ودانيِتَك . فقال : هذا أعظُمَ ، والله المُسْتَعان .

ولَيْتَنَى أَصَبْتُ بِهِذَا الرَّايِ (٣) أَمراً عَلاَ عَقْلُه ، فَيَقبَله بَبَيَان ، أَو يَرُدَّه بَبُرِهان ، فكانَ يَقْوَى أَو يَضْعُف ، ويُقْدِمُ عليه أو يُحْجِمُ عنه ، فإنَّ المُبْرَم أَقُوَى من السَّحِيل ، والسمِينَ أَحْمَدُ من النَّحِيل ؛ ثم كان ما كان . وكان مَشايِخُ العِراق والجَبَل يَروْنَ ما حَذَثَ بِذَلك الفَتَى أَمْرًا فَريًا ، وظُلْمًا عَبْقَرِيًّا .

وَحَدَّثْنَى القُومَسِيُّ أَنَّه لَم يَتَقَدَّم بِذَٰلِكَ أَمْرٍ ، ولا سَبَقَ به إِذْن ، ولكنْ لمَّا حَدَث ما حدث ، وَقَع عنه إمساك ، وسُتِرَت الكراهيَةُ والإنكار .

#### \*\*\*

وللأمور أيُّها الوزيرُ ظُهورٌ وبُطون ، وهَوَادِ وأَعجاز ، وأواثل وأُواخِر ؛ وليس عَلَى الإنسانِ أن يُتَحَرَّزُ في المبادىء ؛ ولهذا قال القائل :

لأَمْسِ عَلَيهِم أَن تَتِسَمَّ صُلدُورُه وليس عليهم أَن تَنِسَمُّ عَسَوَاقِبُهُ وقال سليمانُ بنُ عبدِالملِكِ أو غيرُه من أهل بَيْتِه : ما لُمْتُ نَفْسى على فَوْتِ أَمْرِ بَدَأْتُه بَحزْم ، ولا حَمِدْتُها على دَرْكِ أَمْرِ بدأتُه بعَجْز .

هاهنا ناسٌ إذا تلاقُوا يَنْفُث بعضهم إلى بعض بما هو صريح وكِناية ، ويَحتاجُ الأمرُ إلى آبنِ يوسف ، ويَسْتَمْلِي (٤) الخَبيثُ من الجالس فوقَ مَشْرَعَةِ مكان الرَّوايا . (٥) وليس يصحُّ كلُّ ما يقال فيُرُوى على وَجْهِه ، وليس يَخْفَى أيضاً كلُّ ما يَجْدِى فيُمْسَكَ عنه ؛ والأمورُ مُرِجَة ، والصدورُ حَرِجَة ، والاحتراسُ واجب ، . والنصحُ

<sup>(</sup>١) كذا في (پ) ، والذي في (۱) : « ثنائي ، ؛ وهو تحريف .

<sup>(</sup>٢) في كلتا النسختين: ، بيني ، ؛ وهو تصميف ـ

<sup>(</sup>٣) وردت هذه العبارة في كلتا النسختين هكذا « وليتني اصبت من امر بهذا الراي على عقله » ؛ وفيها تقديم وتاخير وتحريف إذ لا معنى لها على هذا الوجه ؛ ولعل الصواب ما أثبتنا .

<sup>(</sup>٤) عبارة (١) : ، وعسلم الخبيث من الحالين فوق مشرعة ، ؛ وفيها تحريف قلاهر وفي (ب) : ، الحبيب ، مكان ، الخبيث ، ؛ وهو تصحيف أيضاً . ويريد بالخبيث ابن يوسف .

<sup>(</sup>٥) ورد غي (١) قبل قوله: ، وليس يصبح ۽ قوله: ، فصل ٠٠.

٣ ٩□ خلاصة التوحيدي 🗆

مَقبول ، والرَّأى مُشْتَرك ، والثقةُ بالله من اللوازم على مَنْ عَرَفَه وآمَن به ، وليس مِنْ الله عزُّ وجَلٌ بُدٌّ على كلُّ حال .

والله أسألُ الدفاعَ عنك ، والوقاية لك ، في مُصْبَحِك ومُمْساك ، وفي مَبِيتك ومُقِيلك ، وفي مَبِيتك ومُقِيلك ، وشهادَتِكَ وغَيْبَتِك ، ولذوى مليحا<sup>(۱)</sup> في هذا الباب نَفْخُ وإيقاد ، وتَنَاقُلُ وآثتِمار (۱) ، ومُسئلةً وجَواب .

وعند الشيخ أبى الوَفاءِ مِنْ هٰذَا الحديث ومن غيره ممّا يَتَصل به من ناحية ابنِ اليزيدى ما يجب أن يُصاخَ له بالأذُن الواعية ، ويُقابَل بالنَّفْس الراعية ، ويُداوَى بالدَّواءِ الناجع ، وتُحْسَمَ مادَّتُه من الأصل ، فإنَّ الفَسادَ إذ زال حَصَلَ مكانَه الصلاح . وليس بَعْدَ المَرْض إلا الإفراق ، ولا بعد النَّرْع إلا الإغراق .

إِلَى هاهنا انتَهى نَفَسى بالنُّصْح وإن كانت شفقتَى (٢) تتجاوَزُه ، وحِرْصى يَسْتَعْلِى عليه ، لكنّى خادم ، وكما يجب على أن أَخْدُمَ بِنِيَّات (٤) الصدر ، فينبغى أن أَلْزَمَ الحَدَّ بحُسْن الأدب .

والله إنى لَوَادٌ مُخْلَصُ ، وعَبْدٌ طائع ، ورَجائى اليومَ اقْوَى من رَجائى أَمْس ، وأَمَلَى غَدًا أَبْسَط (٥) من أَملَى اليوم ؛ أشكُو إليك الأرق بالليل فِكْرًا فيما يقال ، وتَحفظا (٢) مّما يُنال ، وتوهما لما لا يكون [ إن كان ] ، وشر العِدَا ، الذين يَتمنّونَ لأولَى نِعْمتهم الرّدَى ، ويبَيّتون النّكائث (٧) ويكسرون الأجفان (٨) ، ويتخازرون بالأغين ، ويتَجاهَرون بالأذَى إذا تَلاقوا ، ويتهامَسون بالألسُن إذا تَذَانوا ، والله يَصْرَعُ جُدُودَهم بين يدبك ؛ وهذه الرّقة منى والحفاوة ، وهذه الرّغشة والقلَق ، وهذه الرّقة منى والحفاوة ، وهذه الرّغشة والقلَق ، وهذا التقبّعُ والتفرّع كله ، لأنى ما رأيتُ مِثْلُك ، ولا شاهَدْتُ شِبْهَك ، كَرَمَ خِيم ، ولِينَ عَرِيكة ، وجُودَ بَنان ، وحُضورَ بشر ، وتهلّل وَجْه ، وحُسْنَ وَعْد ، وقربَ

<sup>(</sup>١) كُذا وردت هذه العبارة في (ب) ولم نتبين من هم ذوو عليها.

<sup>(</sup>٧) في كلتًا النسختين: ، وتثاقل وأثمار ، ؛ وهو تصحيف ،

<sup>(</sup>٣) في كلتا النسختين: وشفتي ،: وهو تحريف

<sup>(</sup>عُ) فَي (١) : مَنْبِيانَ ، وَفِي (بُ) : مَبْلَبَاتَ ، وَهُو تَصَحَيفَ ،

<sup>(</sup>٥) في (ب) : د انشطه .

<sup>(</sup>٦) لمي (ب) : ، وغيظا ه .

<sup>(</sup>٧) في (پ) : ، البيايت ، ، وهو تحريف .

 <sup>(</sup>٨) في (١): « الأطلقار»، وهو تحريف .

إنجاز، وبَذْلَ مال، وخُبُّ حِكمةٍ (١).

قد شاهدتُ نَاسًا في السُّفَر والحضر ، صِغارًا وكبارًا وأَوْساطا ، فما شاهدتُ مَنْ يَدِينُ بالمَجْد ، ويَتَحَلَى (٢) بالجود ، ويَرْتَدِى بالعَفْو ، ويَتَأَزَّرُ (٢) بالجِلْم ؛ ويُعْطِى بالجُزَاف ، ويَفْرَحُ بالأضياف ، ويَصِلُ الإسعاف بالإسعاف ، والإتحاف بالإتحاف ، غيرًك .

والله إنّك لتهب الدرهم والدينار وكأنّك غَضْبَانُ عليهما ، وتُطْعِمُ الصادر والوارد كانً الله قد آستخلفك على رزّقهما ؛ ثم تَتَجَاوَزُ الذهب والفِضَة إلى الثيابِ العزيزة ، والخِلْع التفسة ، والخَيْلِ العِتاق ، والمرّاكِب الثقال ، والغِلْمان وَالجوارى ، حتى الكُتب والدفاتر وما يَضنُ به كلُّ جَواد ؛ وما هذا مِنْ سَجايا البَشر إلا أن يكونَ فاعِلُ هذا نَبيًا صادقا ، ووَليًّا لله مُجتَبى ، [ فإنّ الله قد أمّن هذا الصنف من الفقر ، ورفع من قلوبهم عزّ المال ] ، وهون عليهم الإفراج عن كلَّ مُنفس (٤) ، ياقوتاً كان أودُرًا ، ذهباً كان أو فضة ؛ كفاك الله عين الحاسدين ، ووقاك كيد المُفسِدين ، اللهين أنعمت عليهم بالأمس على رُعُوسِ الأشهاد ، وكانوا كحصى فجعلتهم كالأطواد ؛ وهم عيثُهُ وي المؤلِك ، ويؤمن لك ما أرْجُو أن الله يَعْصِبُه برُعُوسِهم ، ويُنْزِلُه على أرواحِهم ، ويُذيئهم وبال أمرهم ، ويَجْعَلُهم عِبرةً لكلً مَن يراهم ويَسْمَعُ بهم ، كان الله لك ومَعك ، وحافظك وناصِرك .

أَطلتُ الحديثَ تلذَّذًا بمواجَهَتِك ، وَوَصَلْتُه خِذْمَةً لِدَوْلَتك ، وكَرَّرْتُه توقَّعاً لحُسْنِ مَوْقِعِه عِنْدَك ، وأَعَذْتُه وابْدَيْتُه طَلَباً للمكانةِ في نَفْسِك .

وأَرْجُو إِنْ شَاءَ الله أَلا أَحْرَمَ هَبَّةً مِنْ رِيحِك ، ونَسيما مِنْ سَحَرِك ، وخِيرةً بنَظَرِك . لَمْ أُوفق في هذه الكلمة الأخيرة ، والله ما يَمرُّ بي ياسٌ مِنْ إنعامِكَ فأُقوِّيه بالرَّجاء ، ولا يَعْتَرِيني وَهْمُ في الخَيْبَةِ لَدَيْكَ فأَتَلَافاهُ بالأمل . إنَّما قُصَارَى أُمنيَّتي إذا حُكَمْتُ أن أَعْطَى فيكَ سُؤْلِى بالبَقاءِ المَديِد ، والأمرِ الرَّشيد ، والعَدُو الصريع ، والوَلِيّ الرَّفيع ،

<sup>(</sup>١) كذا في (ب). والذي في (١): ، وبذل ما اوجب حكمة ، ، وهو تحريف كما لا يخفي .

<sup>(</sup>T) في كلتا النسختين : « وينتحل ، ، وهو تحريف صوابه ما البتنا ، إذ ليس انتحال الجود مما يمدح به -

<sup>(</sup>٣) في كلتًا النسختين : ، ويبارن ، ، وهو تحريف .

<sup>(1)</sup> كذا في (١) . والذي في (ب) ، معسر ، ، ولا يُستقيم معه الكلام الآتي بعده .

۹۸ □ خلاصة التوحيدى □

والدُّوْلَةِ المُسْتَتِبَة ، والأحوالِ المُسْتَحَبّة ، والآمالِ المَبْلُوعَة ، والآمانيُ المُدْرَكة . مع الآمرِ والنَّهِي النَّافِذَين ، بَينَ أَهْلِ الخَافِقَيْن ؛ والله يُبْلغني ذلك بطَوْلِه ومَنْه . وآخرُ ما أقول ، أيّها الوزير : مِرْ بالصَّدَقات ، فإنها مَجلّبةُ السلاماتِ والكرامات ، مَدْفَعَةُ لِلمكارهِ والآفات ؛ واهْجُر الشراب ، وأدِم النظرَ في المُصْحَف ، وافْزَعْ إلى الله في الاستخارة ، وإلى الثقاتِ بالاستشارة ؛ ولا تَبْخَلْ على نَفْسِك برآى غَيْرِك ، وإن كان خامِلاً في نَفْسك ، قليلاً في غينك ، فإنَّ الرَّأي كالدُّرة التي رُبَّمالا ) وُجِدَتْ في الطَّريق وفي المَرْبَلة ، وقل من فَزِع إلى الله بالتوكل عليه ، وإلى الصَّديق بالإسعاد (٢) منه ، إلا أراهُ الله النَّجَاحَ في مَسئلته ، والفَضَاء لحاجته ؛ والسلام . فقال لي الوَزير بعد ما قرأ الرَّسالة : يا أبا مزْيَد (٢) ، بَيْضَتُها ، وعَجِبْتُ من تَشْفيقِ فقال لي الوَزير بعد ما قرأ الرَّسالة : يا أبا مزْيَد (٣) ، بَيْضَتُها ، وعَجِبْتُ من تَشْفيقِ فقال لي الوَزير بعد ما قرأ الرَّسالة : يا أبا مزْيَد (٣) ، بَيْضَتُها ، وعَجِبْتُ من تَشْفيقِ فقال لي الوَزير بعد ما قرأ الرَّسالة : يا أبا مزْيَد (٣) ، بَيْضَتُها ، وعَجِبْتُ من تَشْفيقِ فقال في الوَزير بعد ما قرأ الرَّسالة : يا أبا مزْيد (٣) ، بَيْضَتُها ، وعَبْد بُنُ من قَنْون للْقُولِ فيها ، ومِن لُقول فيها ، ومِن لُقول فيها ، ومِن لِقة ربقك بها .

وَاللّه يُحَقِّقُ مَا نَامُلُه لَه ، وَنَرَجُوه لأَنْفَسنا ، وَيَنْخَسِرُ عَنَّا هَذَا الضَّبَابُ الذِي رَكَذَ علِيْنا ، ويَزُولُ الغَيْمُ الذي اسْتَعْرِضَ في أَمْرِنَا ، وعلى الله توكَّلُنا ، ﴿ وَمَنْ يَتَوَكَّلُ عَلَى الله فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ .

الله فهو حسيه ﴾ .

رسالة في شكوى البؤس ورجاء المعونة وجُه بها المؤلف إلى الشيخ أبي الوفاء المهندس الذي كتب له المؤلف هذا الكتاب. وختم كتابه بها:

أيُّهَا الشيخ ، سَلَّمَكَ الله بالصَّنْعِ الجَمِيل ، وحَقَّقَ لكَ وفِيك وبكَ غايةَ المأمول . هذا آخِرُ الحَديث ، وخَتَمْتُه بالرِّسالتين ، ويتقرَّرُ جميعُ ما جرَى ودَارُ (٥) على وَجْهِهِ ، إلاَّ ما لَمَمْتُ شَعَتًا ، وزَيِّنْتُ (٢) به لَفْظًا ، وزَيِّلْتُ مَنْقُوصًا ، ولم أَظْلِمُ معنى بالتَّحريف ، ولا مِلْتُ فيه إلى التَّحوير (٢) ؛ وأرجو أن يَيْيَضُ وَجْهى عِنِدَكَ بالرِّضا عنى ، فقد كاد وَعْدُك في عنايتك (٨) يَأتى على ، وأنا أسألُ الله أن يَحْفَظَ عِنايَتكَ

<sup>(</sup>١) في (١) الذي ورد فيها وحدها هذا الكلام: ، إنماء، وهو تحريف، والسياق يقتضي ما اثبتنا.

<sup>(</sup>٢) في (أ) التي ورد فيها هذا الكلام: «بالإشهاد ،؛ وهو تحريف أ وسياق الكلام يقضتي ما انبتنا -

<sup>(</sup>٣) في (١) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام . • يا أبا فريد • .

 <sup>(1)</sup> في (1) التي ورد فيها وحدما هذا الكلام: ، لفظه ، وهو تحريف .
 (٥) في (١) التي ورد فيها وحدما هذا الكلام: ، ودان ، : وهو تحريف .

<sup>(</sup>٦) في (١) التي ورد فيها وحدما هذا الكلام: ، ورتبت ، ؛ وهو تحريف

 <sup>(</sup>٧) في (١) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: «التجويز» بالجيم والزاى: وهو تحريف.
 (٨) في (١) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: «غنائك»: وهو تحريف صوابه ما البننا كما يقتضيه سياق الكلام.
 الكلام.

على ، كسابق أهتمامِك بأمرى (١) ، حتى أَمْلِكَ بهما (١) ما وعدْتَنيه مِنْ تَكْرِمَةِ هذا الوَزِيرِ الذى قد أَشْبَعَ كلَّ جائع ، وكَسَا كلَّ عارٍ ، وتألَّف كلَّ شارِدٍ ، وأحسَنَ إلى كلَّ مُسى (١) ، ونَوَّهُ بكل خامِل ، ونَفَّق (١) كلَّ هَزِيل ، وأَعَزُ كلَّ ذَلِيل ؛ ولم يَبْقَ في هذه الجماعة على قَقْرِه وبُوسِه ، ومُرِّه ويَأسِه ، غيرى ؛ مع خِدْمَتى السالفة والآنِفة ، وبَنْدلى كلَّ مَجهود ، ونَسْخِي كلَّ عَوِيص ، وقيامي بكلُّ صَعْب ؛ والأمورُ مقدَّرة ، والمُخطُوظُ أقسام ، والكذَّ لا يَأْتَنُ بغيرٍ ما في اللَّوْح .

#### فصسل

خَلُصْنى أيها الرّجُلُ<sup>(0)</sup> من التُكَفّف ، أنقِذْنى من لُبسِ الفَقْر ، أطْلِقْنى من قَيْدِ الضرّ ، اشْتَرِنى بالإحسان ، اعْتَبِدْنى بالشَّكْر ، اسْتَعْمِلُ لِسانى بفُنُونِ المَدْح ، إكفِنى مُؤُونَةَ الغَداءِ والعَشاء .

إلى مَتَى الكُسَيْرَةُ اليابسة ، والبُقَيْلَةُ الذَّاوِية ، والقَمِيصُ المرقَّع ، وباقِلَى دَرْبِ الحاجب ، وسَذَابُ دَرْبِ الرَّوَاسِين ؟

إلى مَتَى التأدُّمُ بالخُبْرِ والزَّيتون؟ قد والله بِحُ الحَلْق، وتَغَيَّرَ الخُلْق؛ الله الله فى أَمْرِى؛ اجْبُرْنى فإننى مكسور، اسقِنى فإننى صَدٍ، أَغِثْنى فإننى مَلهوف، شَهَّرْنى فإننى غُفْل، حلَّنى فإننى عاطل.

قد أُذلَّنى السَّفَرُ من بَلَدٍ إلى بَلَد ، وخَذَلنى الوُقوفُ على بابٍ باب ، ونَكِرَنى العارِفُ العالِقِ العالِقِيقِ العالِقِ العال

أَعْرُكَ مِسْكَوَيْه حين قال لك : قد لقيتُ أباحَيان ، وقد أخرجتُه مع صاحِبِ البريدُ إلى قَرْمِيسين ؟!

والله ثم وحيّاتِكَ التي هي حياتي ، ما انقلبْتُ من ذلك بنفقةِ شهر ، والله نَظَرَ لي بالعَوْد ، فإنَّ الأراجيفَ اتّصلَتْد ، والأرضَ اقشعرَّتْ ، والنفوسَ آستوحَشَتْ ، وتشبّهَ

<sup>(</sup>١) وربت هذه العبارة في (١) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام هكذا « باعريرجي ، ولا معنى لها على هذا الوجه : والصواب ما اثبتنا ، كما يقتضيه السياق .

<sup>(</sup>۲) بهما، ای بالعنایة والاهتمام.

<sup>(</sup>٣) أي (١) التي ورد فيها وحدما هذا الكلام: , شيء ، : وهو تحريف .

<sup>(2)</sup> في (١) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: ، وفئق ، : وهو تحريف .

<sup>(</sup>٥) بريد بالرجل أبا الوفاء وهو الذي قربه إلى الوزير.

كلُّ تُعْلَبِ بأَسَد ، وفَتَلَ كلُّ إنسان لعدوِّه حَبْلًا مِنْ مَسَد .

أيُّها الْكريمُ ، ارْحَمُ ؛ والله ما يَكْفينى ما يَصِلُ إلى في كلُّ شَهْرٍ مِنْ هذا الرِّزْقِ المَقتَّر الَّذِي يَرْجِع بعد التَّقْتِير والتَّيْسير إلى أَرْبَعين درهما مع هذه المَثونَة الغليظة ، والسَّفرِ الشاق(١) ، والأبواب المحجِّبة ، والوُجوه المقطِّبة ، والأبدى المستَّرة ، والنفوس الضيَّقة ، والأخلاقِ الدّنيئة .

أَيُّهَا السيد، أَقْصِرْ تَامِيلَى، إِزْعَ ذِمَامَ المِلْحِ بِينِي وَبَيْنَكَ، وَتَذَكُّرُ العَهْدَ فَي صُحْبَتَى، طَالِبْ نَفْسَك بِمَا يَفْطَعُ خُجْتَى، دَعْنَى مِن التعليل الذي لا مَرَدٌ له، والتسويف الذِي لا آخرَ معه.

ذَكِّر الوَزير أمرى ، وكرِّرْ على أُذُنِه ذِكْرِى ، وأَمْلِ عليه سُورَةً مِنْ شُكْرى ، وأَبغَثُه على الإحسان إلى .

افتح عليه باباً يُغْرِى (١) الرَاغبَ في اصطناع المعروف لا يستغنى عن المرغب ، والفاعل الخَيْرِ لا يَسْتَوَجِشُ من الباعث عليه .

أَنَّفِقُ جَاهَكَ فَإِنَّه بِحَمَّدِ الله عَريِض ، وإذا جُدْتَ بالمالِ فَجُدْ أيضاً بالجاه ، فإنَّهما أَخَوَان .

سَرَّحْنَى رَسُولًا إِلَى صَاحِبِ البَطَائِحِ أُو<sup>(1)</sup> إِلَى أَبِي السَّوَّلِ الكُرْدِي<sup>(1)</sup> أَو إِلَى غَيْرِهِ مَمَنْ هُو فَى الجبال ، هذا إِنْ لَم تُوَهِّلْنَى بِرِسَالَةٍ إِلَى سَعْدِ المعالِمِي بَاطرافِ الشَّام ، وإلى البَصرة ، فإنى أَبُلغَ في تَحَمَّلِ مَا أَحْمِل ، وأَداءِ مَا أُودِّى ؛ وتَرْبِينِ مَا أُزَيِّن ، حَدُّان أَمْلِكُ بِهِ الْحَمَّد ، وأَعْرَفُ فِيه بِالنَّصِيحة وأَسْتَوْفِى فِيه على الغاية . دَعْ هذا ، ودَعْ لَى الفَ درهم ، فإنى أَتَّخِذُ رأسَ مال ، وأَشَارِكُ بقَالَ المَحَلَّة في دَرْبِ ودَعْ لِي الفَ درهم ، فإنى أَتَّخِذُ رأسَ مال ، وأَشَارِكُ بقَالَ المَحَلَّة في دَرْبِ الحاجب ، ولا أَقَلَ مِنْ ذَا ، تقدم إلى كسج (٥) البَقَالِ حتى يستعين بي لأبيع

<sup>(</sup>١) وربت هذه العبارة في (١) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام هكذا ، والسعر الشارى ، : وهو تحريف صوابه ما البتنا اخذا من سياق الكلام .

<sup>(</sup>١) في (١) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: «يفني» بالنون: وهو تحريف صوابه ما البنتا

 <sup>(</sup>۲) في (۱) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: «لولي»: وهو تحريف.

<sup>(</sup>٣) كذا ورد هذا الاسم في (١) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام دون (ب) ولم نهتد إلى وجه الصواب فيه

<sup>(</sup>t) في (ا) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام: ، جدا ، بالجيم ؛ وهو تصحيف ،

<sup>(</sup>ه) كذا ورد هذا الاسم بالكاف والسين والجيم أي (ا) التي ورد أيها وحدما هذا الكلام ولم نقف على وجه الصواب فيه .

الدُّفاتر ، قلتَ : الوَزيرُ مَشُغول ، فما أَصْنَعُ به إذا فَرَغ ، فالشاعرُيقول : و الدُّفاتِ الشَّغْل ،

قد والله نَسيِتُ صَدْرَ هذا البيت ، وما بالُ (١) غيرى يُنَوَّلُه ويُمَوَّلُه مع شُغْلِه (٢) وأُحرَم أنا ؟! أنا كما قال الشاعر :

وبَرْقُ أَضَاءَ الأَرْضَ شُرْقاً ومَغْرِبًا ومَوْضِعُ رِجْلِى منه أَسُودُ مُظلَّمُ والله إِنَّ الوَزِيرَ مع أشغاله المتصلة ، وأثقاله الباهِظة ، وفكره المفضوض<sup>(٦)</sup> ورأيه المشترَك ، لكريمُ ماجِد ، ومُفْضِلُ مُحْسَن ، يَرْعَى القليلَ من الْحُرْمة ، ويعُطِى الجزيلَ من النَّعْمة ، ويُحافظ على اليسير من الذَّمام ، ويتقبَّل مَذَاهِبَ الكرام ، ويتلذَّذُ بالثنَّاءِ إِذَا سَمِع ، ويَتَعَرِّضُ للشُّكر من كلِّ مُنتجِع ، ويَزْرَع الخير ، ويَحْصُدُ الأجر ، ويواظبُ على كسبِ المَجْد ، ويثابرُ على آجتِلاب الحمد ، ويَنْخَدِعُ للسائل ، ويتهلَّلُ في وَجِهُ الأمِل ، ولا يَتَبوَّأ من الفضائل إلا في ذراها ، رحيم بكل غادٍ وراثح ، ولكل صالح وطالح .

وأنا العجارُ القديم، والعَبْدُ الشاكر، والصاحب المَخْبور، ولكنك مُقْبِلُ كالمُعْرِض، ومُقَدِّمٌ كالمؤخِر<sup>(3)</sup>، ومُوقِدُ كالمُعْمِد، تُدْنيني إلى حَظَّى بشِمالك، وتَجْذِبُنى عن نَيْله بَيمينك، وتُغَدينى بوَعْدِ كالعَسل، وتُغَشِينى بيَاس كالحَنْظل، ومَنْ (<sup>9)</sup> كان عتبه على مظنَّة عيبك، فليس ينبغى أن يكون تقصيره على تيقّنه (<sup>1)</sup> بنصرك.

نعم ؛ عَتَبْتُ فَأُوْجَعْتُ ، وعَرَفْت البَراءةَ فهلا نفعْتَ ؟ والله ما أدرى ما أقول ، إنْ شكرْتُكَ على أولكَ شكرْتُكَ على أولكَ شكرْتُكَ على أولكَ

<sup>(</sup>۱) وربت هذه العبارة في (۱) التي ورد فيها وحدها هذا الكلام هكذا ، وما ثال غيرى سؤل وتحول مع شغله وأخر من انا ، : وفيها تحريف ظاهر لا يستقيم به المعنى .

<sup>(</sup>٢) ينوله ويموله ، أي نوله الوزير ويموله . مع شغله ، أي مع شغل الوزير .

 <sup>(</sup>٣) المغضوض ، اى المتفرق غير المجتمع .
 (٤) فى (١) التى ورد فيها وحدها هذا الكلام : • ومؤخر كالمقدم » : وفى كلتا الكلمتين تقديم وتاخير من النسية : والسياق يقتضى ما البتنا .

<sup>(°)</sup> كذا ورد هذا الكلام في الأصل، وفيه تحريف غلاهر لم نهتد إلى وجه الصواب فيه.

<sup>(</sup>١) على تيقُّنه ، أي مع تيقنه . • ويكون ، هذا تامَّة .

١٠٢ 🗅 خلاصة التوحييي 🗅

الجميل، أفسدَّتُ الأخرك الذي ليس بجميل.

قد أَطَلت ، ولكنْ مَا شُفِيت ، ونَهِلْتُ وعَلَلتْ ، ولكن ما رَوِيت .

وَآخِرُ مَا أَقُولَ : افْعَلْ مَا تَرَى ، وَأَصْنَعْ مَا تَسْتَحْسِنَ ، وَآبِلُغْ مَا تَهُوَى ، فليسَ والله مِنْكَ بُدّ ، ولاعَنْكَ غِنْى .

والْصَّبْرُ عَلَيْكَ أَهُوَنُ مِنَ الصَّبرِ عَنْك ، لأنَّ الصَّبْرَ عَنْكَ مَقْرُونُ باليَّاس ، والصَّبْرَ عَنْك رَبِّمَا يُؤَدِّى اليَّاس ، والصَّبْرَ عَنْكَ رَبِّمَا يُؤَدِّى إلى رَفْع ِ هٰذَا الوَسُواس ، والسَّلامُ لأَهْلِ السلام .

\* \* \*

الهوامل والشوامل

طرح التوحيدي على الفيلسوف المعاصر له مسكويه مجموعة من الأسئلة (هكذا يقول التوحيدي!). الأسئلة أسماها الهوامل وهي الإبل السائمة يهملها صاحبها ويتركها ترعى، والأجوبة هي الشوامل أي الحيوانات التي تضبط الابل الهوامل فتجمعها.

اعتمدنا على الطبعة النادرة الصادرة عن مطبعة لجنة التأليف والنشر عام١٩٥١. بتحقيق المرحوم أحمد صقر. أحمد أمين والمرحوم أحمد صقر. ولم يطبع الكتاب مرة أخرى حتى تاريخه.

#### لماذا الشوق إلى ما مضى ؟

ما السبب في اشتياق الإنسان إلى ما مضى من عمره حتى إنه لَيَجِنَّ حنين الإبل ، ويبكى بكاء المُتَمَلِّمِل ، ويُطولُ فكرُه بِتَخَيِّلِهِ ما سَلَفَ ؟ وبهذا المعنى هتف الشاعر فقال :

لم أبك من زمن ذَممتُ صُرُوفَهُ إِلاَ بسكستُ عَلَيه حسنَ يَسزُولُهُ اللهِ بسكستُ عَلَيه حسنَ يَسزُولُهُ اللهِ و وقال الآخر :

ربّ يوم بكيت منه فلما صرتُ في غيره بكيتُ عليه(٢) وقال آخر:

وأرجسوف المارضُ يَعْتَرِى وإن كان الماضى من الزَّمَان في ضِيق وحاجة ، وكُرْب وشِدَّة ، وما ذاكَ كذاكَ إلا لِسِر للنَّفْسِ الإنسانُ غيرُ شاعرٍ به ، ولا واجِد له إلا إذا طال فَحْصه ، وزال نقصه ، كذاكَ إلا لِسِر للنَّفْسِ الإنسانُ غيرُ شاعرٍ به ، ولا واجِد له إلا إذا طال فَحْصه ، وزال نقصه ، واشتد في طلب العلم تَشْمِيرُه ، واتصل في اقتباس الحكمة رَوَاحُهُ ويُكُورُه ، وكانت الكلمة الحسناه أشرف عنده من الجارية العذراء ، والمعنى المقوم أحب إليه من المال المُكوم ، وعلى تدر عنابته يَحْظَى بشرف الذَّارين ، ويتحلَّى بزينة المَحَلَّيْن .

#### الجواب

قال أبو علي مسكويه ـ رحمه الله ـ

ليس يَشْتَاقُ إلى الشَّبابِ والصِّبا إلا أحدُ رجلين :

إِما فاقدُ شَهَوَاته ولذَّاته التِّي سَوْرَتُهَا وحِدُّتُهَا وقتَ الشَّبابِ .

وإمَّا فاقِدُ صحَّتِه في السمع والبصر، أو بعض أعضائه التي قُوَّتُهَا ووُفُورُها زمَنَ الصَّبا وحينَ الحداثة.

وَالْمَعْنَى الأَوْلُ أَكْثُرُ مَا يُتَشَوِّقُ ، فإنَّ المُكْتَهِلَ والمُجْتَمِعَ وَمَنْ بلغَ الأَشُدُ \_ الذي لا ينكر شيئاً من حواسه \_ يَتَشَوَّقُ إلى الصبا ، والشَّيْخُ لا يَعْدَمُ من نفسه ورأيه وقُوَّةِ عقله شيئاً منا كان يجده في شبابه ، اللهم إلا أن يهرم ويلحقه الخرَفُ ، فحينئذ لا يُذْكَرُ بشيء من التشوق ، ولا يوصف به ، ولا يحتج برأيه .

<sup>(</sup>۱) ورد هذا البيت غير منسوب في محاضرات الأدباء للراغب الاصفهاني ٢٣٣/٢ وهي معناه يقول إبراهيم بن العبلس الصولي :

سقيماً ورعياً لايمام مضت سلقماً بكيمت منها فمسرت اليموم ابكيمها كنذاك ايمامناً لاشمك نضديمها إذا نقضمت ونحمن اليموم نشكموهما (٢) البيت بهذه الرواية في كتاب « الإداب « لجعفر بن شمس الخلافة غير منسوب ايضاً . وفي ديوان ابي العتاهية من ٢٨٨ :

كسم زمسان بكيست منسه قديمسا ثـم لمسا مضسي بكيـت عليسه (٢) المحاوفا دعلى امسىء.

١٠٦ خلاصة التوحيدي 🗆

وههنا سبب ثالث يُشوِّق إلى الصبا وهو أن الأمل حينئذ في البقاء قوِيَ ، وكأنَّ الإنسان ينتظر أمامَه حياةً طويلة فكُلُما مضى منها زمان تيقَّن أنه من أمَدِه المضروب ، وعمره المقسوم ، فاشتاق إلى أن يستأنف به ، طمعاً في البقاء السّرمدي الذي لا سبيل للجسد الفاني إليه .

إلا أن المعنى الأوّلَ هو الذي ذهب إليه الشعراء فأكثروا فيه، وقد صرّحوا به وذكروه في أشعارهم .

والمتشوِّق إلى شهواته صورتُه عند الحكماء صورةُ مَنْ أَعْتِنَ فاشتاق إلى الرِّق ، أو صورةُ مَنْ أَعْتِنَ فاشتاق إلى مُعَاوَدَتِها . صورةُ من أَفْلَتَ من سباع ضارِية كانت مقرونةً به فاشتاق إلى مُعَاوَدَتِها .

وذلك أن الشَّاب تَهِيم به قوى الطبيعة عند الشَّهوة وعند الغضب حتى تغُمُر عقلهُ فلا يستشير لُبُّه ، ولا يكاد يظهر أثر العقل عليه إلا ضعيفا .

وقد بَّينا فيما تقدُّم من المسائل أنَّ فضَّيلة الإنسان وشرفَه في الجزءِ الألهيّ منه ، وإن كان الجزءُ الآخرُ ضروريا له .

فقد بان أنَّ السَّنَّ التي تَضعُفُ فيها قوى الطبيعة حتى يَقْتَدِرَ عليها العقلُ فيزُمُها ، ويجرَّها ذليلةً طائعةً غيرَ مُتَأَبِّيَة ولا هائجة ـ أَفْضَلُ الأَسْنَان ، والرَّجلُ القاضلُ الصالح لا يَشتاق من أشرف أسنانه إلى أُخسُها .

والدليل البين على أن الأمر على ما حكيناه ـ أنّ الشاب العفيف الضابط لنفسه ، القوى على قمْع شهواته مَشْرُورٌ بسيرته ، وإن كان في جَهْد عظيم ، ومحكومُ له بالفضل ، مشهودٌ له به عند جميع أهل العقل ، وأنّه إذا كبِرَ وأسنَّ لم يشتق إلى الشباب ؛ لأنَّ ضبطه لنفسه ، وقَمْعه لشهواته أَيْسَرُ عليه وأهونُ .

ومن كان فلسفى الطريق ، شَرِيعى المذهب لم تعرض له هذه العوارض - أعنى التلهف على نيل اللذات ، والأسف على ما يفوته مها ، والنّدم على ما ترَكَ وقَصَّر فيها - بل يعلم أن تلك انفعالات خسيسة تقتضى أفعالا دنيئة ، وأنَّ الحكماء - رضى الله عنهم - قد بينوارذائِلَها ، وسطَّرُوا الكتبَ في ذمّها ، وأنَّ الأنبياء - صلوات الله عليهم - قد نَهَوًا عنها ، وحدّروا منها ، وكُتب الله - تعالى وتقدس - ناطقة بجميع ذلك ، مُصَدِّقة له .

فأى شوقٍ يحدُث للفاضل إلى النَّقص ، وللعالم إلى الجهل ، وللصحيح إلى المرض ؟

وَإِنَّمَا تَلَكَ أَعْرَاضَ تَعْرِضَ للجهالِ الذين غايتُهم الانهماكُ في الطبيعة والحواس، وطلبِ ملاذِّها الكاذِبَةِ ، لا التماسَ الصَّحة ، ولا بلوغَ السَّعادة ، ولا تكميلَ الفضيلة الإنسانيةِ ، ولا مُعْتَبَرَ بهؤلاء ولا التفات إلى أقوالهم وأفعالهم .

## لماذا حب الذكر؟

لم أُخَبُ الإنسانُ أن يعرف ما جرى من ذِكْرِه بَعد قيامه من مجلسه ، حتى إنّه لَيَحِنُ إلى أن يقف على ما يُؤَبُّنُ به بعد وفاته ، ويحبُ أن يطلع على حقيقة ما يكون ويُقال ؟ وكيف لم يتصنع لفعل ما يُجِبُ أن يكون منسوبا إليه مُزيّناً به , هذا ومَخَبَّتُه لذلك طبيعة لورامَ زَوَاله عنها لما أطاق ذاك ، وإن كَابَرَ طِباعَه ، وأراد خِذَاعَه .

## الجواب

قال أبو على مسكويه ـ رحمه الله :

قدتقدّم لنا في بعض هذه الأجوية التي مضت أن للنفس قوّتين: إحداهُما هي التي بها يَشْتاقُ الإنسانُ إلى المعارض واسْتِثْبَاتِهَا ، ولما كانت هذه المعرفةُ عامةً له في سائر الأشياء كانت بما يخصُّه في نفسه التي هي محبُوبَتُه ومَعْشُوقَتُه ـ أُولَى .

فالإنسان يَشتاق إلى هذه المعرفة بالطبع الأوَل ، والقوَّة التى هى ذاتيةُ للنفس ، ثم يَتَزْيَّدُ هذا التَشَوَّقُ ، ويَشْتعل ويَقْوى ؛ لأجل اختصاصه بمعرفة أحوال نفسه المحبوبة .

#### \* \* \*

فأما تصنُّعُه لفعل ما يجبُ أن يكون منسوباً إليه فإنه ليس يتركه إلا أن يعترضَهُ عارضٌ آخرُ مِنْ شهوة عاجلة تقاومه ، فهى أغلبُ وأشدُّ مجاذبة له كما ضربنا به المثل فيما تقدّم من علم المريض بحفظ الصحة ، وحاجتِه إليها ، ثم إيثَارِهِ عليها نيلَ شهوة دَنّية عاجلة ، وإن فاتته الصّحة المُؤثّرةُ في العاقبة .

ولولا هذه الشهواتُ الدنّية المُعْتَرِضَةُ عَلَى السعادات المُؤثّرةِ ـ ما تميَّزُ الفاضلُ من الناقص ، ولا مُدِحَ العفيف ، وذُمَّ النّهِم ـ ، وكنّا حينئذ لا ننتفع بالآداب والمواعظ ، وكان لا يحسنُ مِنّا التعبُ والرياضة فيما على الطبيعة فيه كُلْفَةً ومشقة .

وهذا بَيِّن كاف في جواب المسألة .

## لماذا العلم؟

لم كان الإنسانُ محتاجاً إلى أن يتعلمَ العلمَ ؟ولا يحتاجُ إلى أن يتعلم الجهل ، أَلَّانَهُ في الأصلِ يوجدُ جاهلا ؟ فما علةُ ذلك ؟ فبإثارة عِلْتِه يتمَّ الدليل على صحته .

## الجواب

قال أبو على مسكويه ـ رحمه الله :

قد تبينَ في المباحثِ الفلسفيةِ أن العلمَ هو إدراكُ النفس صورَ الموجوداتِ على

حقائقِها ، ولمّا قال بعضُ الأوائل : إن النفسَ مكانٌ للصورة اسْتَحْسَنَهُ أفلاطونُ ، وصوّب قائِلَهُ ؛ لأنّ النفسَ إذا اشتاقت إلى العلم الذي هو غائِتُها نَقَلَتْ صورة المعلوم إلى ذائِها حتى تكونَ الصورة التي تحصّلُها مطابقة لصورة المنقول منه ، لا يَفْضُلُ عليها ، ولا يَنقصُ منها ، وهو خينتذ علمٌ محضٌ وإنْ كانت الصورة المنقولُ إلى النفسِ غيرَ مطابقة للمنقولِ فليس بعلم .

وهذه الصورة كلَّما كَثُرَت عند النفس قويت على استثبات غيرها ، والنفسُ فى هذا المعنى كالمُنَاصِبِ للجسدِ ؛ وذلك أنّ الجسدَ إذا حَصَلَتْ فيه صورة ضَعُف عن قبول صورة غيرها ، إلا بأن تَنْمَحِى الصورة الأولى منه ، أو تتركب الصورة الأولى والثانية الورادة فتختلط الصورتان ولا تحصُلان ولا إحدهما على التمام ، وليست النفسُ كذلك .

ولما كانت نفسُ الإنسان هيولانية مشتاقة إلى الكلام الموضوع لها بأن يتصور بصورة الموجودات كلها ، أعنى الأمور الكلية دون الجزئية ، وكانت قوية على ذلك ، وكانت صورة الموجودات فيها غير مضيفة بعضها مكان بعض ، بل هى بالضد من الأجسام فى أنها كلما استَثْبَتُ صورة فى ذاتها قويت على استِثبات أحرى ، وخلصت الصور كلها بعضها من بعض وذلك بلانهاية ـ كان الإنسان محتاجا إلى تعلم العلم أي إلى استثبات صور الموجودات ، وتحصيلها عنده .

#### \* \* \*

فأما الجهلُ فاسمُ لعدم هذه الصورِ والمعلوماتِ ، ونحن في اقتناءِ هذه الصورِ محتاجون إلى تَكَلُّفٍ واحتمالِ مشقةٍ وتعبِ إلى أن تَحْصُلَ لنا .

فأما عدمُها فليس مما يُتكَلَّف ويُتجَسَّم، بل النفس عادمة لذلك . ومَثلُ ذلك من المحسوس صورة لوح لا كتابة فيه ، وإثبات الكتابة ، وصورُ الحروفِ يكون بتكَلَّفِ فأما تركه بحاله ، فلا كلقة فيه إلا على مذهب من يرى صورة الأشياء موجودة للنفس بالذات ، وإنما عرض لها النسيانُ ، وأن العلم تَذكرُ وإزالة لافة النسيانِ عن النفس ولو كان الأمرُ كذلك لكانَ جوابُ المسألة بحسب هذا المذهب بيناً في أنَّ التعبَ بإزالة آفة واجبُ ، وتركهُ مَأوُوفاً (١) لا تعبَ فيه .

ولكن هذا مذهب غيرُ مرغوب فيه ، والشغلُ به في هذا الموضع فضلٌ ؛ لأنه ليس

<sup>(</sup>۱) ماووفا: ای مصابا .

من المسألةِ في شيء ، وإن كانَّ الكلامُ قد جرَّ إليه ، ولكنَّا ندلُّ على موضعِه فلُيؤخَذُ من هناك ، وهو كتُبُ النفسِ .

#### \* \* \*

فقد تَبَيَّنَ أَنَ العلمَ تَصَوَّرُ النفس بصورةِ المعلوم ، والتصوَّرُ تَفَعَّلُ من الصورة . والجهل هو عدمُ الصورةِ ؟ والجهل هو عدمُ الصورةِ ، فكيف يُشتَعمَّلُ التَفَعَّلُ مَن الصورةِ في عدم الصورةِ ؟ هذا مُحَال .

# لماذا الحياء؟

لم طال لسان الإنسان في حاجة غيره ، إذا عُني به ، وقصر لسانه في حاجته مع عنايته بنفسه ؟ وما السر في هذا ؟

### الجواب

قال أبوعلي مسكويه رحمه الله:

بِنْية الإنسان وتركيبُهُ ومبدأ خلقِهِ وقَعَ على أنه مَلِك ، . فكل إنسان له أن يكون ملِكاً بما أعد له من القوى المساعدةِ عليه ، ولا ينبغى لأحد أن يقصّر عن أحد في هذا المعنى إلا لأفة أو نقص في البنيةِ .

المعنى إلا لأفة أو نقص فى البِنْيَة . ولمّا عرض للواحد بعد الواحد أن يَسْأَلُ غيرَه ، مع أنَّ موضوعَهُ موضوعُ الآخرِ ، ولم يكن بأن يحْتَاجَ إلى صاحبه أولى من أنْ يَحْتَاجَ صاحبه إليه ـ وجب أن تحدُثَ له عزةً نفْس تمنّعُهُ من التذلّل .

ولهذه ألعلة وجب التمدُّنَ، وحدث الاجتماعُ والتعاونُ، وحسُنَ بين الناس التعاملُ، وأن يَدْفَعَ الإنسان إلى صاحبه [حاجته](١) إذا كانت عنده ؛ لِيَسْتَدعِيَ مِثْلَها منه ، فيجدَها أيضاً عنده .

فالسائل إذا لم يكن مُعَوِّضاً ، ولا معامِلا ، والتمس الرَّفْدَ من غيرِه من غير مقابَلَةٍ عليه ، ولا وعدٍ من نفسه بمثله ـ كان كالظالم ، وأيسرُ ما فيه أنَّه قد حطَّ نفسه عن رتبةٍ خُلِقَ عليها ، ونُدِبَ إليها فَقصُرَ لسانَهُ ، واحتقر نفسه .

فأما إذا تكلم في حاجة غيره لم يعرض له هذا العارض ، فكأنه إنما يُحيلُ بهذا النقص على من تكلّم عنه فانطلق لسانُه ، ولم تَذِلُّ نَفْسُه .

# لماذا الصيت بعد الموت؟

ماسبب الصُّبِتِ الذي يتَّفِقُ لبعضِهم بعد موته ، وأنَّه يعيش خاملاً ، ويشتهر ميتاً كمعروف الكَرْخِيُ (٢) ؟

<sup>(</sup>١) زيادة يهجبها السياق.

 <sup>(</sup> T ) كان معروف بن فيروز الكرخى من كبار مشايخ الصوفية ، ومن موالى على بن موسى الرضا ، وكان استلا السقطى . توفى سنة مائتين ، كما في رسالة القشيري ص ٩ \_ ٠٠ .

١١٠ خلاصة التوحيدي 🗆

قال أبو على مسكويه .. رحمه الله :

معظم السبب في ذلك الحسدُ الذي يَعْتَرِى أكثرَ الناس ، لا سيما إذا كان المحسودُ قريبَ المنزلةِ من الحاسد ، أو كان في درجته من النسب أو الولاية والبلدية أو ما أشبهما ؛ فإنَّ هذه النسب إذا تقاربت بين الناس فاشتركوا فيها ، ثم انفرد احد منهم بفضيلة نافسةُ الباقون فيها ، وحسدوه إياها حتى يحملُهُم الأمر على أنْ يجحدوه آخر الأمر ؛ ولذلك قيل : أزهد الناس في عام جيرانه ؛ لأن الجوار وكثرة الاختلاط سبب جامع لهم يتساوون فيه ؛ فإذا انفرد أحدهم بفضيلة لَجِقَ الباقين ما ذكرتُه .

وربما كان سبب زهدهم فيه غير هذا، ولكن الأغلب ما ذكرته.

فأما البعيد الأجنبي فإنه لمّا لم يجمعه وإياه سببٌ خفّ عليه تسليمُ الفضل له ، وقلّ عارضُ الحسد فيه ؛ ولأجل ذلك إذا مات المحسودُ ، وانقطع السبب الذي بينه وبين المحسّادِ انْشَتُوا يُفَضَّلُونُهُ ، ويُسَلِّمونَ له ما مَنْعُوهُ إياه في حياته .

## لماذا الجزع من الموت؟

ما سبب الجزع من الموت؟ وما الاسترسال إلى الموت؟ وإن كان المعنى الأولُ أكثر فإن الثانى أبينُ وأظهرُ وأى المعنيين أجلُ الجزع منه أم الاسترسالُ إليه ، فإنَّ الكلامَ في هذه الفصولِ كثيرُ الرَّيْعِ جمَّ الفوائد . المجواب المجواب

قال أبوعلى مسكويه .. رحمه الله:

الجزع من الموت على ضروب ، وكذلك الاسترسال إليه . وبعضه محمود ، وبعضه مذموم ؛ وذلك أن من الحياة ما هو جيد محبوب ، ومنها ما هو ردىء مكروه ، فيجب من ذلك أن يكون ضدها الذي هو الموت بحسيه : منه ما هو حيال الحياة الجيدة المحبوبة ، فهو ردىء مكروه ، ومنه ما هو حيال الحياة الرديثة المكروهة ، فهو حيد محبوب .

ولابد من تَبْيِينِ هذه الأقسام ليبينَ سببُ الجزع والاسترسال (١) ، وأيهما أعلى ، فأقول :

إِن الحياة المقترِنَةُ بالآفات العظيمة ، والمِهنِ الهائلةِ(٢) ، والآلامِ الشديدةِ : مثلُ ان يُسْبى الرجلُ وأهلُه وولدُه ويَملِكَهُمْ قوم أشرارٌ حتى يَرَى في أهلهِ وولدِه ما لا طاقةً

<sup>(</sup>۱) بقال : استرسل إلى فلان : انبسط إليه واستانس به ، ويريد بالاسترسال إلى الموت الرضا به عن سماح (۲) مهن فلانا الأمر : جهده ، فالمهنة هنا : الجهد والشدة .

له به ، ويُسَامَ في نقيه وجسمِه ما لا صبرَ عليه ، ويقع في الأمراض الشديدةِ التي لا برء منها ، ويُضطر إلى فعل قبيح بأصدقائه وبوالديه ، فهذا كلّه ردىء مكروه ، وليس أحد يختار العيش فيه ، ولا يؤيّرُ الحياة معه ، فضده إذا جيّد محبوب ؛ لأنّا الموتَ أمام هذه المحن في مجاهدة عدو يسوم هذا السّوم - موت مختار جيد . فيجب بحسب هذا النظر أنْ نقول : إنّ تلك الحياة المكروهة يُسْتَحَب فيها الموت الذي هي ضده ، فالاسترسال إلى هذا الموت جيد ، وسببه ظاهر .

وكذلك إذا عُكِسَتُ الحال ، فإن الحياة المحبوبة والعيش المضبوط ، التى معه صحة البدن ، واعتدال المغزاج ، ووجود الكفاية من الوجوء الجميلة ، والتمكن بهذه الأشياء من السعى نحو السعادة القصوى ، وتحصيل الصورة المكمّلة للإنسان مع مساعدة الإخوان الفضلاء ، وقرة العين بالأولاد النجباء ، والعزّ بالعشيرة وأهل البيت الصالحين - كلّه محبوب مؤثّر جيّد . ومقابِلُهُ إذن الذي هو الموت ردىء مكروه أ ؛ لأنّ هذا الموت بنقطع به استكمال السعادة وإتمام الفضيلة . ويُفَوّتُه أمراً عظيماً كان معرّضاً له .

فالجزع من هذاالموت واجبٌ ، وسَبُّهُ بُينٌ .

وهذا ضربٌ من النظر، وبابٌ من الاعتبار.

وضرب آخر وهو أن البقاة بنفسه أمرٌ مختارٌ ؛ لأنه وجودٌ متصلٌ ، والوجودُ كريمٌ شريفٌ . وضدُّه العدمُ رذلُ خسيسٌ ، والرغبة في الشيء الكريم واجبةٌ ، كما أنّ الزهدَ في الشيء الخسيس واجبٌ .

وإذا كَانَتْ حَيَاةُ مَا مَنقطعة لا مَحَالةً ، ثم كان ذلك يُفْضِي إلى حياة أخرى أبديّة ، ووجود سرمدى .. صار هذا الموتُ غير مكروه إلا بقدْرِ ما يُكْرَهُ من الدواء المرّ إذا أدَّى إلى الصحة ، فإن العلاج المؤلم والدواء الكريه مختاران ، إذا أديا إلى صحة طويلة ، وسلامة متصلة فإن لم يكونا مختارين بالذات فهما مختاران بالعرض .

فالإنسان المستبصر الذي يرى أن أخراه أفضلُ من دنياه ، وآجلَهُ خيرً له من عاجله ـ يَسْتَرسِلُ إلى الموت استرسالَهُ إلى الدواءِ الكريه ، والعلاج المؤلم ؟ ليُفْضِي به إلى خير دائم ، وإن كان هذا الاختيارُ بالعرض لا بالذَّاتِ ، وربما ظن ذلك ظنا فحسن أيضا منه الاسترسال إليه بحسب قوة ظنه وما وقع إقناعه به ، كما يحسن في الدواء إذا قوى ظنه بمعرفة واصفه له .

فأما من خلال من هذا الاعتقاد والظّنُ القوى فهو يجزع من الموت ؛ لأنه عدم ما ، والعدم مهروب منه ، وهذا سبب صحيح وعلّة ظاهرة .

وهذا ضرب آخر من الاسترسال إلى الموت ، والجزع منه ، وهو أنّ من قوى ظنه واستحكمت بصيرته في عاقبته ومعاده ولكنه لم يُقدّم ما يعتقد أنه يسعد به ، ولم يتأهب بأهبته ، ولا استعد له عدةً ، فهو يكره الموت ، ويجزع منه ، ولا يسترسل إليه .

وأنت ترى ذلك فى أصحاب الأهواء المختلفة ، والديانات المتضادة ، كالهند فى تسرعهم إلى إحراق نفوسهم ، وإقدامهم على ضروب المثل والقتل فى أبد نهم ، وكالخوارج فى حرصهم على الموت ، وبذلهم نفوسهم فى مواقفهم المشهورة ، وكالخوارج فى حرصهم على الرجل إذا طُعِن قَنَّعَ فرسه ليسبح فى الرَّمح ، وينتهى إلى وحروبهم المأثورة ، وأن الرجل إذا طُعِن قَنَّع فرسه ليسبح فى الرَّمح ، وينتهى إلى طاعنه (۱) ، ثم قَراً : « وعَجِلْتُ إليكَ رَبِ لِتَرْضَى (۱) » ؛ ولذلك اتخذ أصحاب السلطان فى صدور رماحهم [حاجزا] (۱) لئلا يسبح فيها المطعون فيصل إلى الطاعن .

## لماذا .. حب يوم بعينه

لم صار الإنسان يحب شهراً بعينه ، ويوما بعينه ؟ ومن أين يتولد للإنسان صورة يوم الجمعة على خلاف صورة يوم الخميس ؟ وقيل للروذكي<sup>(1)</sup> . وكان أكمه ، وهو الذي ولد أعمى .. كيف اللون عندك ؟ قال : مثل الجمل . الجواب

قال أبوعلى مسكويه ـ رحمه الله:

أما محبة الإنسان شهراً بعينه فلأجل ما يتفق له فيه من سعادة ما ، بحصول مأمول ، أو ظفر بمطلوب ، أو انتظار مرجو في وقت بعينه ، أو سرور بعقب غمّ ، أو راحة بعد تعب ، وربّما استمر ذلك به ، وتكرر عليه مدة من عمره في وقت بعينه ، فأيض به وألفه وأحبّه لَمَا يتفق له فيه ، ولذلك أحبّ صِبيان المسلمين يوم الجمعة ،

 <sup>(</sup>١) يُريد أن الخارجي إذا طعنه عدوه بالرمح ضرب فرسه ليتقدم حتى يلحق طاعنه فيقضى عليه ، غير عابىء بنفاذ الرمح في صدره .

قال المبرد في الكامل ٩٠٤/٣ ، وكان في جِملة الخوارج لدد واحتجاج ، على كثرة خطبائهم وشعرائهم ، ونفاذ بصيرتهم ، وتوطين تنفسهم على الموت ، فمنهم الذي طعن فانفذه الرمح فجعل يسعى فيه إلى قاتله وهو يقول . ، وعجلت إليك رب لترضى ، .

<sup>(</sup>٢) سورة طله ٨٤.

<sup>(</sup>٢) مكان الرّيادة بِقَتَصْبَى كُلِمَةٌ بِمَعِبَّاهَا .

<sup>(1)</sup> الروذكى : كما فى انساب السمعانى ٢٦٢ واللباب لابن الاثير ١/ ١٨٠ ، بضم الراء ، وسكون الواو ، وفتح الذال المعجمة ، وفى أخرها كاف ـ هذه النسبة إلى روذك ، وهى ناحية يسمرقند ، والمشهور بهذه النسبة الشاعر المليح القول بالفارسية ، الذى سار شعره · ابو عبدالله جعفر بن محمد بن حكيم بن عبدالرحمن الروذكى ، الشاعر السمرقندي ، وتوفى بروذك سنة تسع وعشرين وثلاثمائة ، .

وألِفوه بعد ذلك طولَ عمرهم ، وكرهوا يوم السبت ؛ لأن يوم الجمعة مَقْرُوضُ لهم فيه الرَّاحة ، مُرَخَّصُ لهم اللَّعِب ، ويَتْلُوه يومُ السبت الذي هو يوم تعبهم وعودهم إلى ما يكرهون من فقد اللَّعب . فأمًّا صِبيان اليهود فإنما يعرض لهم ذلك في يوم السبت وما يليه ، وصبيان النصاري في يوم الأحد وما يليه ، وكذلك أيام الأعياد التي أطلق للناس فيها الراحة والزينة ، يقول النبي صلى الله عليه وسلم : « أيام أكل وشرب وبعال ه ٢٥٠ .

وهذه الأيام مختلفة في أصحاب المِلَل . وكل قوم يحبون الأيام التي هي أعيادهم التي أطلِق لهم فيها الزينة والمتعة والراحة .

وأما من تساوت به الأحوال من الأمم التي ليست تحت شرع ، ولا لهم نظام في سيرتهم وأحوالهم ، كالزُّنج وأُواخر الترك وأشباههم ، فليس يلحقهم هذا المعنى ، وليس يحبون يوما بعينه ، ولا شهرا ، ولا وقتا مخصوصا .

فأما تولد صورة يوم الجمعة على خلاف صورة يوم الخميس فإنه على ما أقول: إن الزمان الأظهر الأعم الأشهر هو ما تحدثه دورة واحدة من الفلك الأقصى ، أعنى الذي يدبر جميع الأفلاك ويحركها بحركة نفسه إلى غير جهة حركاتها ، وذلك من المشرق إلى المغرب ، من مفروضه إلى أن يعود إليها ، وهو في أربع وعشرين ساعة .

وإنما صار هذا الزمان أظهرَ للناس لما يظهر فيه من صباح يَعْرض ، ومساء بيوم وليلة ، وسببهُما ظهور الشمس في بعض هذه المدة فوق الأرض ، وغيبتهًا في بعض تحت الأرض .

وتكرُّرُ هذه الأدوار هي الأيام والليالي ، وفي كل دَوْر منها للنّاس أفعالٌ وحركات ومواليد ومعاملات ليست في الدّورة الأخرى .

ويتعلّق بأفعالهم هذه أحكام وأقضية في مدد معلومة ، وآجال مفروضة ، في مدة مضروبة ، يحتاجون فيها إلى نِشبَيها إلى دورة بعد دورة من الفلك الأقصى التي هي سبب لكون اليوم والليلة ؛ لِتُصِعَ معاملاتهم ، وتصدق قضاياهم ، وتتعين آجالهم المضروبة في أعمالهم ومعاملاتهم .

وههنا زمان آخر تحدثه دورة أخرى تختص بها الشمس في سيرها.

<sup>(</sup>١) هي الإمل ، وذلك . .

<sup>(</sup>٢) هَيُ اللَّسَانَ : « البِعَالَ : حديث العروسين ، والتباعل والبِعَالُ : ملاعبة المرء اهله ، وقيل البِعالُ : النكاح ، وهنه الحديث في أيام التشريق إنها أيام أكل وشرب وبعال ، والمباعلة : المباشرة » .

١١٤ ﴿ خلاصية التوحيدي ۞

وذلك أن تبتدىء الشمس من نقطة مفروضة ، وتعود إليها بعينها بحركة نفسها دون تخريك المحرك الأول .

وهذه الدورة هي من المغرب إلى المشرق بخلاف تلك.

وتتم الدورة الواحدة من هذه الحركة التي تخص الشمس ، في ثلاثمائة وخمسة وستين يوما وربع يوم على التقريب .

وهذا هو زمان أيضا، ولكنه منسوب إلى حركة الشمس نقسها، ويسمى : وسنة » .

وههنا زمان آخر قد تعارفه الناس أيضا ، واشتهر بينهم ، وظهوره وإن لم يكن كظهور الشمس فهو تال له ، وهو ما يكون ويحدث بدورة واحدة من حركة القمرالتي تخصه دون تحريك المحرك الأول .

وتشم الدورة الواحدة بهذه الحركة التي تخص القمر ، وهو أيضا من المغرب إلى المشرق ، في ثمانية وعشرين يوما ، ويسمى «شهرا».

فهذه الأزمنة الثلاثة لما كانت ظاهرة مكشوفة تراها العيون ؛ لأجل تعلقها بالشمس والقمر اللذين هما أنور الكواكب وأبينهما وأكبرهما<sup>(1)</sup> في الظاهر - تعارفها الناس ، وتعاملوا عليها ، وحدثت صورة لكل دورة بحسب ما يُقسَّطه الناس فيها من أعمالهم ، وبحسب ما يفشو فيها ويحدث من الأعمار والمواليد ، وبحسب نسبة حركاتهم إليها بمبدأ ومنتهى .

وإذا نظر الإنسان إلى هذه الأدوار في أنفسها خالية من حركات الناس وأفعالهم ولم ينسب إليها حركة أخرى ، وفعلا آخر .. لم يكن بينها فرق بتَّة إلا بالتكرر الذي لابد فيه من العدد بالأول والثاني والثالث ، وإلى حيث انتهى الإحصاء .

فإن نظر فيها بحسب الأحوال ، ونسب إليها أفعالا وآثارا ، ونظمها بالحساب ـ حدثت صورة مختلفة بحسب اختلاف الأمور الواقعة فيها ، المنسوبة إليها .

\* \* \*

قاما الأكمه الذي ذكرتَهُ في المسألة ، فإن الفاقد حاسة من حواسه لا يتصور شيئا من محسوساته ؛ لأن التّصوّر في النفس من كل محسوس إنما يقع بعد الإحساس به . وذلك أن هذه القوى من قوى النفس التي تأخذ العلوم من الحواس ، إنما ترقيها إلى قوة التخيل عن الحس ، فحيئلا تثبت صورة المحسوس في القوة المتخيّلة ، وإن زالت صورة الحس وغابت .

<sup>(</sup>١) في الأصل ، بالشنيس والعقر الذي لهما أثور الكواكب وأبيتهما واكبرهما - .

فأما إذا فقد الحس فكيف يترقى المحسوس إلى قوة التخيل ؟ فبحق صار الأكمه لا يتخيل شيئًا من الألوان ولا يتصوره .

وكذلك إنّ فقد فاقد حس الشم والسمع من مبدأ ولادته ، لم يتخيل شيئاً من محسوساتهما لما قدمناه .

وحدثنى بعض أهل التحصيل من المتفلسفين أنه سأل رجلا أكمة : كيف يتصور البياض ؟ فقال دحلوء .

فكأنه لما لم يجد صورة البياض في تخيله ردها إلى حاسة أخرى هو واجد لمحسوسها ، فسماها بها ، وظنها إيّاها . أو يُغْتابُ به ؛ لأنه يعرفُ قبح الشر ، ويحبُّ لنفسه التي هي حبيبتهُ أن تكون بريئةً من كل عيب ، بعيدةً من كل ذنب وذم ، فإذا رُبيت بشر لحقه غَمَّ أولا ، ثم محبةً الانتقام ممن غَمَّه .

والغضب حقيقتُه حركةُ النفس للانتقام ، وهذه الحركة تُثير دمَ القلب حتى يغلى ؛ ولذلك يُحَدُّ الغضب بأنه غليانُ دم القلب شهوةَ الانتقام .

#### \* \* \*

فأما غضب الإنسان من شرينسب إلله وليس هو فيه فبالواجب ؛ لأنه قُصِدُ بالظلم ليُغَمُّ .

وفائدة الغضب ، وسبب وجوده في الإنسان هو أن يُنْتَصِرَ به من الظالم ، أو يمنعَه ويضعَه عن نفسه ؛ فإذا علم الإنسان أن قاصداً يقصده بالظلم أحب الانتقام منه ، وتحركت نفسه لذلك ، فحدث الغضب .

فقد استبان من الصدق والكذب جميعا في هذه المسألة ، سببُ هَيْج ِ الغضب ، ومائيَّتُه أيضاً .

## لماذا التحضور عند الذكري؟

ما علة حضور المذكور عند مُقْطَع ذكرِه وهو لايُتُوقع فيه؟

هذا كثير معهود ، وإن لم يكن من باب المعتاد المألوفي"، ولو كان من ذلك لسقط التعجب ، وزال الإكْبَارُ ، ووقع الاشتراك .

ومن هَذَا الضربُ رُؤيةُ الإنسان بالالتفات مَنْ لم يكن يَظُنُّ أنه يَرَاهُ .

وكذَّلك تشبيهُكُ بِعَضَى مَن يلُحقه طرفَّكُ بمعهود لك أُ حتى إذا حَدَّقْتَ نُمَوْه لم يكن ذاك ، ثم إنك لا تلبث حتى تصادف المشبَّة به .

وهل هذا كلُّهُ بالاتفاق؟

وإذ كان بالاتفاق فما الاتفاق؟ وهل الاتفاق هو الوفاق؟

وما الوقاق؟ حتى يكون البيان عنه بيّانا عن الأوَّل، ۖ أو مُطْلِعا عليه، أو مُقْرِّبًا إليه.

قال أبوعلى مسكويه .. رحمه الله:

إن النفسَ عادمة بالذات، درًاكة للأمور بلازمان؛ وذاك أنها فوق الطبيعة، والزمان إنما هو تابع للحركة الطبيعية، وكأنه (١) إشارة إلى امتدادها؛ ولذلك اشتق اسم المدَّة منه (٢)؛ لأن المدة فُعلة ، والامتداد افتعال ، وأصلهما واحد من المد . ولما كانت النفسُ فوق الطبيعة ، وكانت أفعالها فوق الحركة ، أعنى في غير زمان ؛ فَإِذَن ملاحظتها الأمور ليست بسبب الماضى ولا الحاضر ، ولا المستقبل ، بل الأمر عندها في السواء ، فمتى لم تعقها عَوَائقُ الهَيُولَى والهيوليات ، وحُجُبُ الحسّ والمحسوسات ـ أدركتِ الأمور ، وتجلّت لها بلا زمان ، وربما ظهر هذا الأمر منها في يعض المزاجات أكثر حتى يرتفع إلى حد التّكهُن والإنذار بالأمور المستقبلة . وهذا الإنذار رُبّما كان في زمان بعيد ، فكلما كان أبعد ، والمدة أطول ، كان أبدع عند الناس وأغرب ، ثم لا يزال يقرّب الزمان ، ويقصّر فيه ، حتى يتلو وقت الإنذار بلا كبير فاصلة .

وهذًا الحال تَعْرِضُ لمن يَذْكُرُ الإنسانَ فيحضرُ المذكورُ عند مَقْطَع ذِكْرِه ، ولم يكن ذكره سبباً لحضُورِه ، بل كان الأمرُ بالضّدَ ؛ فإنَّ قُرْب حضورِه أشعرَ النَّفْسَ حتى أَنْذَرَت به .

وَكذَلَكُ الحال في الرؤية بالالتفات ؛ فإنَّ قُرْبَ المُلْتَفَتِ إليه هو الذي حرَّك النفس حتى استَعْمَلت آلة الالتفات .

واستقصاءُ هذا غيرُ لائق بشرطنا في ترك الإطَالة ، ولولا ذلك لذكرنا أموراً بديعة من هذا الجنس ، وفي هذا القدر كفايةٌ وبلاغٌ فيما سألتُ عنه .

\* \* \*

فأما مسألتك عن الاتفاق ، وهل هو الوفاق ؟ وما الوفاق ؟ فقد وعدنا بالكلام فيه في مسألة تجيء بعد هذه .

ولعمرى إن الاتفاق هو الوفاق ؛ لأنه افتعال منه ، والأصل واحد ، والاشتقاق دال علمه .

وسنخبر عنه إخباراً كافياً عند ذكر البخت والجد، إن شاء الله .

<sup>(</sup>١) في الأصل ، وكأنها ، .

# لماذا لايرجع عمر الانسان؟

لِمَ لَمْ يرجع الإنسان ، بعدما شاخ وخَرِفَ ، كهلا ، ثم شابا غريرا ، ثم غلاما صبيا ، ثم طفلًا كما نشأ ؟ وعلام يدل هذا النظم؟ وإلى أي شيء يشير هذا الحكم؟

## الجواب

ليست الشيخوخة والهرم نهاية نُشوءِ الإنسان، ولا غاية الحركة الطبيعية، أعنى النامية ، فتروم ـ أيَّدك الله ـ أن يعود الشيخ في مسالكها إلى المبدأ الذي تحرك منه ، بل ينبغي أن تعلم أن غاية النشوء والحركة إنما هي عند منتهى الشباب ثم حينتذ يقف ، وذلك زمانَ التكهِّل ، ثم ينحط ، وذلك زمانَ الشيخوخة ؛ وذلك أن الحرارةَ الغريزية التي في الأجسام المركبة من الطبائع الأربع مادامت في زيادة قوتها فهي تنشىء الجسم الذي هو فيه بأن تجتذب إليه الرطوبات المتلائمة بدل ما يتحلل منها فتكون غذاءً له ، ثم تبقى بقيه جذبها(١) فضل القوة \_ فاضلة عن قدر الغذاء الذي عوض من المتحلل، فزادتها في مساحة الجسم، ومددت بها أقطاره، فإذا تناهت القوة وقفت فلم تزد في الأقطار شيئاً ، بل غايتها حينئذ أن تحفظ على ذلك الجسم أقطاره ومقداره ، بأن تغذيه أعنى أن تجتذب من الرطوبات مقدار ما يسرى في الجسم عوضا عما تحلل بلازيادة تنصرف إلى التزييد والتمديد.

ثم إن الحرارة تضعف قليلا ، وتأخذ في النقصان بعد أن تقف وقفة في زمان التُّكَهُّل ، فيبتدىء البدن في النقص ، ويصير الإنسان إلى الانحطاط عن تلك الحركة الأولى ، فلا يزال الغذاء ينقص عن مقدار الحاجة ، فلا يفي ما يعتاض من الرطوبة بما تحلل منها ، فهو كذلك إلى أن يهرم ، ويبلغ إلى الانحلال الذي هو مقابل التركيب الذي بدأ منه ، وهو الموت الصحيح الطبيعي .

وهذه سبيل كل حركة قهرية في أنها تبتدىء بتزيد ، ثم تنتهي إلى غاية ، ثم تقف وقفة، ثم تنحط.

ولما كان مزاج الإنسان وكل مركب من الطبائع المتضادة إنما كان بجامع جمعها ، وقاهر قهرها حتى ألَّفها مع تضادها ونفور بعضها من بعض ـ صارت حرِكتها قهرية ، ومن شأن الحركة القهرية ما ذكرت من أمرها إذا لم يُتبِعْهَا القاهر أبدأ ، بقهر بعد قهر . فوجب في حركة النشوء ما وجب في كل حركة من جنسها ، ولم يعد الشيخ

<sup>(</sup>١) في الأصل ، جذبتها ،

<sup>.</sup> ۱۱۸ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

كهلا ، ثم شاباً ، ثم طفلا ؛ لأن الحركة لم تقع على هذا النظام ، ولا الشيخوخة هي غاية الحركة ، بل هي غاية الضعف ، ونظير الطفولة .

ووسط زمان الإنسان الذي بين الطفولة والشيخوخة هو غايته ، ثم العود في الانحطاط والحركة يكون على سبيل ما بدأ .

## لماذا يعجب الانسان؟

لم إذا أيصر الإنسان صورةً حسنة ، أو سَمِع نقمة رَخِيمة قال : والله مارأيت مثل هذا قطّ ، ولا سمعتُ مثل هذا قط ، وقد عُلِم أنه سَمِعَ أَطُيْبُ من ذاك ، وأَيْضَرَ أَحُسَ من ذاك ؟

### الجراب

قال أبوعلى مسكويه. رحمه الله:

أما بحسب الفقه أو مُقتضى اللّغة فهو غيرُ حانث ولا مخطى ؛ لأن شيئاً لا يماثلِ شيئاً بالإطلاق ، ولا يقال فى شى ء: هذا مثل هذا إلا بتقييد ، فيكون مثله فى جوهره ، أو كميّتِه ، أو كيفيتِه ، أوغير ذلك من سائر المقولات ، وقد يماثلُه فى اثنتين منها(١) وأكثر ، فأما فى جميعها فمحال .

فهذا وجههُ صحة قُول الإنسان: والله ما رأيتُ مثله .

فأما من جهةٍ أخرى روهي جهة طبيعية من فإنك تعلم أن الحس سيال بسيلان محسوسة ، فإذا استثبت صورة ، ثم زالت عنه ، وحضرت أخرى شغلته وثبتت بدل الأخرى ، فلا يحصر الحس إلا ما قد أثر فيه دون ما قد زال ، وإنما حصلت الأولى في الذّكر ، وفي قوة أخرى ، وربما لم يجتمعا ، أو لم يحضر الذكر ، فيكون قول الإنسان على حسب الحاضر ، وحضور الذكر أوغييته .

## لماذا يستحسن الانسان الصورة الحسنة?

ماسبب استحسان الصورة الحسنة؟

وما هذا الوَلُوعُ الظاهرُ ، والنظر ، والعشقُ الواقعُ من القلب ، والصّبابةُ المثّيمةُ للنّفس ، والفكرُ المطاردُ للنوم ، والخيالُ المائلُ للإنسان ؟

أهله كلُّها من آثار الطبيعة ؟ أم هي من عوارض النفس ؟ أم هي من دواعي العقل ؟ أم من سهام الروح ؟ أم هي خاليةٌ من العلّل جاريةٌ على الْهَلْر !

وَهُلَ بِيجُوزُ أَنْ يُوجِدُ مِثْلُ هَذِهِ الأَمُورِ الْغَالَبَةِ ، وَالأَحُوالُ الْمُؤثَرَةُ عَلَى وَجِهُ الْعَبِثُ ، وَطَرِيقَ الْيَظُورُ (٢) ؟

<sup>(</sup>١) في الأصل: . في النين عنهما . .

<sup>(</sup>Y) في اللسان : ، بطل في حديثه بطالة وابطل: هزل ، والاسم البطل ، .

قال أبوعلى مسكويه ــ رحمه الله :

أما سبب الآستحسادِ لصورةِ الإنسادِ فكمالُ في الأعضاءِ ، وتناسبُ بين الأجزاء مقبولُ عند النفس .

وهذا الجوابُ بحسب غرضك من المسألة التي هي مُتوجِّهةٌ نحو الصورة الإنسانية المعشوقة دون غيرها.

وأقول: إن الطبيعة مُقْتَفِيةٌ أفعالَ النّفْس وآثارَها ، فهى تعطى الهَيُولى والأشياء الهَيُولانية صُوراً بحسب قبولها ، وعلى قدر استعدادها ، وتحكى فى ذلك فعلَ النّفْس فيها .. أعنى فى الطبيعة .. ولكنّها هى بسيطة ، فتَقْبَلُ من النفس صوراً شريفة تامة ، فإذا أرادت أن تنقش الهيولى بتلك الصّور أعجزت الأمُورَ الهيولانية عن قبولها تامة وافية ؛ لقلّة استعدادها ، وعدمها القوة الممسكة الضابطة ما تُعطاه من الصور التامة .

وهذا العجز في الهيولي ربما كان كثيراً ، وربما كان يسيراً ، وبحسب قوتها على قبول الصور يكونُ حُسْرُ موقع ما يحصلُ فيها من النفس ؛ فإن المادة الموافقة للصورة تقبل النَّقْسُ تاماً صحيحاً مشاكِلاً لما قَبِلَتْهَا الطبيعة من النفس . والمادة التي ليست بموافقة تكون على الضّد . والمثالُ في ذلك أن الطبيعة إنما تعمل من المادةِ عند تُجيل (۱) النّاس في الرَّحِم الفَطَسَ(۱) في الأنفِ ، والزرقة في العينين ، والصَّهُوبة في الشَّعْر(۱) ، وبحسب قبول الهيولي الموضوعة لها ، لا أنها تقصد الصور الناقصة ، بل تقصد - أبدا - الأفضل ، ولكنَّ المادة الرطبة تأبي إلا قبولَ ما يلائمها ، وذلك أن الدَّعَجِ في العين(۱) ، والشَّمَم في الأنفِ(۱) صورٌ تحتاجُ إلى اعتدال المادة وذلك أن الرَّطوبة السيالة ، واليبوسة الصلبة ، ولا يمكنُ إظهارُها في المادة الرَّطبة ، كما لا يمكنُ صياغة خاتم من شمع ذائب .

وربما كانت المادة حاجزة من طريق الكمّية دون الكيفيّة فلا تتم الجلْقة على أفْضَل الهيئات. وكذلك الحال في شعر الرأس، وأهداب العين والحاجب، فإنها لا تَنْتَقِشُ على ما ينبغي إذا كانت ناقصة المادة، أو غير معتدلة في الكيفيات فتعمل الطبيعة منها ما يمكن ويَتأتى، فتجىء الصورة غير مقبولة عند النَّفْس؛ لأنها لا تطابق ما عندها

<sup>(</sup>١) في النسان ، جبل أنه الخلق يجبلهم: خلقهم . .

 <sup>(</sup>٢) في اللسان ، الغطس · انخفاض قصية الأنف وانفراشها ، .

 <sup>(</sup>٣) في اللسان ، الصهوية ان يعلو الشعر حمرة واصوله سود ، فإذا رهن خيل إليك انه اسود ، .
 (٤) الدعج : شدة سواد العين .

 <sup>(</sup>a) في اللسمان - الشمم في الأنف ارتفاع القصية وحسنها ، واستواء إعلاها ، وانتصاب الأرتبة . .

١٢٠ 🗖 خلاصة التوحيدي 🗇

من الكمال ، فأما وأنت تتأمَّلُ ذلك من طين الخَتْم فإنه إذا كان ناقصَ الكمية غيَّر مقدار الخاتم ، أو يابساً ، أو رطباً أو خشِناً .. نقصت صورة الخاتم ، ولم يقبل النقش على التمام والكمال .

فأما المثالُ في المادة الموافقة فهو بالضّد من هذاالمثال ؛ فلذلك تَقْبَل ما تعطيها الطبيعة على التمام ، وتَنْتَقِشُ نقشاً صحيحاً مناسباً مشاكِلًا لما في النفس ، فإذا رأتها النفسُ سُرَّتْ ؛ لأنها موافقةً لما عندها مطابقةً لما أعطتها الطبيعة .

فكما أن الصناعة تَقْتَفى الطبيعة ، فإذا صنَع الصانعُ تِمثالًا في مادة موافقة فقبلت منه الصورةُ الطبيعية تامة صحيحة : فرح الصانعُ ، وَسُرُ وأُعْجِبَ ، وافْتَخُز ؛ لصدقِ أثره ، وخروج ما في قُوته إلى الفعل موافقاً لما في نَقْسِه ، ولما عند الطبيعة ـ فكذلك حالُ الطبيعة مع النفس ، لأن نسبة الصناعة إلى الطبيعة في اقتفائها إياها كنسبة الطبيعة إلى النفس في اقتفائها إياها .

ثم إن من شأن النفس إذا رأت صورة حسنة متناسبة الأعضاء في الهيئات والمقادير والألوان وسائر الأحوال ، مقبولة عندها ، موافقة لما أعطتها الطبيعة ـ اشتاقت إلى الاتحاد بها ، فَنَزَعَتْهَا من المادة ، واسْتَثْبَتْهَا في ذاتها ، وصارت إيّاها ، كما تفعلُ في المعقولات .

وهذا الفعلُ لها بالذَّات ، له تتحرَّكُ ، وإليه تشتاقُ ، وبه تكمُلُ ، إلا أنها تشرف بالمعقولات ، ولا تَشْرُفُ بالمحسوسات .

فإذا فعلت النفس ذلك ، واشتاقت إلى الطبيعيات والأجسام الطبيعية ـ رامت الطبيعة في الأجساد من الاتحاد ما رامته النفس في الصور المجردة ، فلا يكون لها سبيل إليه ؛ لأن الجسد لا يتصل بالجسد على سبيل الاتحاد ، بل على طريق المُمَاسَة ، فتحصل حينتذ على الشوق إلى المُمَاسَة التي هي اتحاد جسماني بحسب استطاعتها.

وهذا من النفس غلط كبير ، وخطأ عظيم ، لأنها تَنتَكِسُ من الحال الأشرَف إلى الحال الأشرَف إلى الحال الأدون ، وتتصور بصورةٍ طبيعيةٍ منها أخذت ، وبها ابتديت ، وتفوتها الصور الشريفة العقلية التي ترتقى بها إلى الرتبة العليا ، والسعادة العظمى .

الشريفة العقلية التي ترتقى بها إلى الرتبة العليا ، والسعادة العظمى . وهذا الذي ذكرتُه هو الأمرُ الذَّاتِيُّ الكليُّ الجارى على وَيْيرَة طبيعية تَحْصُرُها الصَّناعة ، وتَضْبطها القوانين .

فأما الاستحسان العَرَضِيّ والجزئيّ \_ أعنى ما يستَحْسِنُهُ شخصٌ ما بحسب مِزَاجِ ما فله أيضا لأجل نسبة ما ، ولكنه يصيرُ شخصياً ، والأمور الشخصية لا نهاية لهأ فلذلك لا تُنحصرُ تُحتّ صناعةٍ ، ولا لها قانون .

والذي ينبغى أن يُعْلَمُ منها أن كلَّ مِزَاج متباعد من الاعتدال تكونُ له (١) مناسباتُ نحو أمورٍ خاصةٍ به (٢) ، ويخالُفه المزاجُ الذي هو منه في الطرفِ الآخر من الاعتدال حتى يستقيح هذا ما يستحسِنُ هذا ، وبالضِّدُ ، وكذلك ما تقيدهُ العاداتُ والاستشعارات ، وهو موجودٌ في استلذاذ المأكول والمشروب ؛ فإن الأمزجة البعيدة من الاعتدال تُناسبُ طعوماً غريبة ، وتستَلِذُ مِنْهَا طرائف وعجائب . والاستقراء يفيدُك كل عجيبة وطريفة من هذا النحو في الروائح والسَّماع وجميع الحواس .

## لماذا يقتل الانسان نفسه؟

تُرَى ما السبب في قَتْل الإنسان نفسه عند إخفاق بَتَوَالى عليه ، وفقر يحوج إليه ، وحالم تتمنّع على حَوْلِهِ وطَوْقِه ، ويابٍ يَنْسَدُّ دون مَطلَبه ومَأْرَبه ، وعشقٍ يَضَيق ذرعا به ، ويَبْعَلُ في معالىحته ٢٠) ؟

ومًا الذي يرجو بما يأتي؟ وإلى أي شيء ينحو فيما يقصد ويَنوي؟

وَمَا الذَى يَتَتَصِبُ أَمَامَهُ ، ويَسْتَهَلَكُ حَصَائَتُه ، ويُذْهِلُهُ عَنْ رُوحٍ مَأْلُولَة ، ونفس معشوقة ، وحياة عزيزة ؟

وما الذِّي يخلص إلى وَهُمْهِ من العدم حتى يسلبه من قبضة الواجدان ويُسْلِمُه إلى صرَّف الحدثان؟

### الجواب

قال أبوعلي مسكويه ـ رحمه الله:

الإنسان مركب من ثلاث قوى نفسانية ، وهو كالواقف بينها تجذبه (٤) مرة ، وهذه مرة . وبحسب قوة إحداها على الأخرى ، يميل بفعله ، فربما غلب عليه القوة الغضبية ، فإذا انصبغ بها ، ومال بفعله إليها ظهرت قوته كلّها كما غضب ، وخفيت القوى الأخرى حتى كأنها لم توجّد له ، وكذلك إذا هام به القوّة الشهويّة خفييّت آثار القوى الأخر .

وأَحْصَفُ ما يكون الإنسانُ ، وأحْسَنُه حالاً إذا غلبتْ عليه القوّة النامية فإن هذه القوة هي المُميزةُ العاقلةُ التي تُرَبِّبُ القوى الأخرى حتى تظهر بحسب ما تحدّه وترسمه .

والإنسان حينئذ نازل بالمنزلة الكريمة بحيث هيّأة الله تعالى ، وكما أراد . فإذا كان الأمر كذلك فَغَيْرُ مُنْكُر أن تهيج بالإنسان بعض القوى منه عند التواء أمر

<sup>(</sup>١) في الأصل دلها ...

<sup>(</sup>٢) في الأصل : «بها» .

رد) في اللسان : ، البَعَل ، : الضجر والتبرم بالشيء ، وبعل بامره بعلاقهو بعل : برم قلم يدر كيف يصنع قده .

<sup>(</sup>٤) في الأصل : ، يجذبها ، .

۱۲۲ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

عليه ، أو انسدادِ باب دون مُطلب لهُ ، فيظهر منه لا توجِيُه رَوِيَةً ، ولا يُقتضيه تُمييزٌ ؛ لَجْفَاء أَثْرِ القُوّةِ الناطقة ، واستمداد القوّة الأخرى .

وأنت تعجد ذلك عيانا عند الأحوال المختلفة بك ؛ فإنك تجد نفسك في أي على أحوال مؤثرة لها ، قاصدة إليها ، غير مصغية إلى نصيح ، ولا قابلة أمر حتى إذا تُقْتَ من تلك السكرة التي غلبت عليك في تلك الحال من الأفعال التي ظهرت منك ، وأنكرت نفسك فيها ، وكأن غيرك كان الذي أثرها ، وقصد إليها ، فلا تزال كذنك حتى تهيخ بك تلك القوّة الأولى مرّة أخرى ، فلا يمنعك ما جرّبته من نَفْسِك ، ووغظتها به أن تقع في مثله ، وسبب ذلك التركيب من القوى المختلفة النفسانية . وليس يمكن الإنسان أن يخلص بقوّة واحدة ، ويُصدر أفعال الباقية بِحَسَب التي هي أفضل وأشرف إلا بعد معالجة شديدة ، وتقويم كثير ، وإذمان طويل ؛ فإن العادة إذا أنفذت في زمان متصل طويل - حَصَلَ منها خُلُق ، فكان الحكم له ، وصار هو الغالب ؛ ولذلك نام الأحداث بالسيرة الجميلة ، ونُواجِذُهُمْ الحكمة .

واستقصاء هذا الكلام، وذكر علله لا تقتضيه المسألة، ولا يفى به المكان. فإن شك فيما قُلنا شاك ، وظن أن الإنسان المركب من القوى الثلاثة يجب أن يكون لازما لأمر واحد متركب من تلك القوى كما نجد الحال في سائر المعجونات والمركبات من الطبيعة ، فُلَيعْلُمُ أن مِثالَه ليس بصحيح ؛ لأن قوى الإنسان نفسانية ، لها من ذاتها حركات تزيد (١) وتنقص ، وأحوال \_ أيضاً \_ تهيجها. وليست كذلك قوى الطبيعيات ، فَلتنْعم النظر في ذلك تجده كما أومأنا إليه وذكرناه .

## من القاتل؟

سألتُ بعضَ مشايخنا بمدينة السّلام عن رجل اجتاز بطرف البحسر ، وقد اكتنفه البّلاوزة (٢٠ يسوقونه إلى السّجن ، فأبصر موسى وميضّةً في طرف دكان مزين ، فاختطفها كالبرق ، وأمرَها على حُلْقُومِهِ ، فإذا هو يَخُورُ في دعائه ، قد فارق الروح وودّع العياة . فقلتُ : من قَتَل هذا الإنسان ؟ فإذا قلنا : قتل نفسه ، فالقاتلُ هو المقتولُ ، أم غير المقتول ؛ فإن كان أحدُهما غير الآخر ، فكيف تواصلا مع هذا الانفصال ؟

وإن كان هذا ذاك، فكيف تفاصلا مع هذا الاتصال؟ وإنما شيّعت المسألة الأولى بهذا السؤال لأنه ناح تحوّها، وقافٍ أَثْرَهَا.

<sup>(</sup>١) في الأصل: . ... نفسانية من ذاتها حركات وتزيد ٠٠.

<sup>(</sup>٢) الجلاوزة : جمع جلواز ، وهو الشرطي ،

### الجسواب

قال أبوعلى مسكويه ـ رحمه الله ـ :

كأن هذه المسألة مَبْنِيَّة على أن الإنسانَ شيء لا كَثْرَة فيه والشَّبهة فيها من هذا الوجه تَقْوى ، فإذا بان أن للإنسان قوى كثيرة وهو مُرَكَّبٌ منها ، وأنه يميل في وقت ما نحو قوة ، وفي وقت آخر نحو غيرها ، وأن أفعاله \_ أيضاً \_ بحسب ميله(١) إلى إحدى القوى ، وغلبتها عليه ، كما بيناه في المسألة التي قبل هذه ـ زال هذا الشك .

#### \*\*\*

فأما قوله: كيف تواصلا مع هذا الانفصال؟ فأقول:

إن السبب في ذلك أن البارى تعالى لما علم أن هذا المركب من نفس وجسد يحتاج إلى أشياء تُقِيمهُ من غذاء وغيره ، وأنه لا قوام لحياته إلا بمادة ، وكان لا يصل إلى تلك المادة إلا بحركة وسعى ، وكانت العائقات والمانعات عنها كثيرة \_ أعطاه قوة يصل بها إلى حاجاته ، ويدفع بها أضدادها عن نفسه ؛ ليتم له البقاء .

ومن شأن هذه القوة أن تهيجَ وتَثُورَ في أوقات بأكثرَ مما ينْبغي ، وفي أوقات تَقْصُر عَما ينبغي .

فهذه جملة من القول في الفِرَاسة .

وينبغى أن تُحذر الحكم بدليل واحد، وتتوخى جميع الدلائل من الأصول الثلاثة ؛ لتكون بمنزلة شهود عدول لا يَتَذَاخَلُكَ الشّك فى صدقهم ، فيكون حكمك صادقا ، وفراستك صحيحة ، وذلك بحسب دُرْبَتِك بالصناعة بعد معرفتك بالأصول . وما أكثر الانتفاع بهذا العلم وأخضره ؛ فإنى أرى فى الجَوَلانِ الذى يَتَفِق لى فى الأرض ، وكثرة الأسفار أن أرى ضروبا من الناس ، وأخالط أخياف الأمم (١) ، وأشاهد عجائب الأخلاق فاستعمل الفراسة ، فيعظم نفعها ، وتتعجل فائدتها . والفراسة ربما تخطىء فى الفيلسوف التام الحكمة ووجه ذلك (١) أنه ربما كان ذا والفراسة ربما تخطىء فى الفيلسوف التام الحكمة ووجه ذلك (١) أنه ربما كان ذا مزاج فاسد ، وخلق ـ بالطبع ـ مُشَاكِل له ، فيصلحه ، ويهذّبه بطول المُعَانَاة ، وتَعَاهُدِ مزاج فاسد ، وخلق ـ بالطبع ـ مُشَاكِل له ، فيصلحه ، ويهذّبه بطول المُعَانَاة ، وتَعَاهُدِ مزاج فاسد ، وخلق ـ بالطبع ـ مُشَاكِل له ، فيصلحه ، ويهذّبه بطول المُعَانَاة ، وتَعَاهُدِ مزاج فاسد ، وخلق ـ بالطبع ـ مُشَاكِل له ، فيصلحه ، ويهذّبه بطول المُعَانَاة ، وتَعَاهُدِ مزاج فاسد ، وخلق ـ بالطبع ـ مُشَاكِل له ، فيصلحه ، ويهذّبه بطول المُعانَاة ، وتَعَاهُدِ مؤلول من سبق إلى هذا العلم ، فإنه حمل إلى أبقراطيس وهو متنكر فدخل إليه وهو وهو أول من سبق إلى هذا العلم ، فإنه حمل إلى أبقراطيس وهو متنكر فدخل إليه وهو

<sup>(</sup>١) في الأصل: دمثله ..

<sup>(</sup>Y) في اللسان : « الأخياف : الضروب المختلفة في الإخلاق والاشكال ومن الناس : الذين أمهم واحدة وأباؤهم شتى ، يقال : الناس أخياف : أي مختلفون لا يستوون :

<sup>(</sup>٣) في الأصل: «الثلم الحكمة ووحده وذلك »

<sup>(</sup>٤) راجع ترجعته في اهبار الحكماء مس ٤٤

۱۲٤ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

لا يعرفه ، فلما تأمله حَكم عليه : زَانٍ ، فَهَمَّ أصحابه بالوُثوب عليه ، فنهاهم أبقراطيس وقال : قد صَدَقَ الرَّجلُ بحسب صناعته ، ولكنى بالقهر أمنعُ نفسى من إظهار سنجيَّتها(١) .

# لماذا يحرص الانسان على مامنع مند؟

ماسِرٌ قولهم : الإنسان حريص على ما مُنِع ؟

ولم صار هذا هكذا؟

وِكِيْف يسرع المَلْلُ (٢) مما بُلِلْ (٣)، ويُضَاعِفُ الوَلُوعَ بطلب ما بُخِلْ به؟

هَلًا كَانَ الْمَحْرَصُ فِي مَتَابِلَةٍ مَا وَجَدًا، وَالزَّهَدُ فِي مَقَابِلَةً مَا مُنِعٍ ؟

ولهذا ما صار الرخيص مَرْغُوباً عنه ، والغالى مَرغوباً نَيه ، وَلهذا إذا رَكب الأمير لا يُحْرَض على رؤيته ما يُحْرَضُ على رؤية الخليفة إذا يَرَزُ

## الجواب

قال أبو مسكويه ــرحمه اللهـــ؛

إنَّ النَّفُس غنية بذاتها ، مكتفية بنفسها ، غير محتاجة إلى شيء خارج عنها . وإنما عرض لها الحاجة والفقر إلى ما هو خارج منها لمفارنتها الهيولي ، وذلك أن أمر الهيولي بالضد من أمر النَّفُس في الفقر والحاجة ، والإنسان لما كان مركباً منها عرض له التَّشَوَّنُ (1) إلى تحصيل المعارف والقُنْيَات .

أما المعارف والعلوم فهو يُحَصَّلُها في شبيه بالخِزانة له ، يرجع إليه متى شاء ، ويستخرج منه ما أراد ، أعنى القوة الذاكرة التي تُسْتَوْدَعُ الأمور التي تُسْتَفَادُ من خارج ، أعنى من العلماء والكتب ، أو التي تُسْتَثَارُ بالفِكْرِ والرَّوِيَّة من داخل . وأما القُنْيَاتُ والمحسوسات فإنه يَرومُ منها ما يروم من تلك التي تقدم ذكرها فلذلك يغلط فيها ، ويخطىء في الاستكثار منها إلى أن يتنبه بالحكمة على ما ينبغى أن يُقتنى من العلوم والمحسوسات فيقصد نحو القصد من الأمرين جميعا ، ويقف عنده .

#### 李李孝

وإنما حرص على ما مُنِعَ لأنّه إنما يطلب ما ليس عنده ، ولا هو موجود له في خِزَانَته فيتحرك لاقتنائه وتحصيله بحسب ميله إلى أحد الأمرين ، أعنى المعقول أو

<sup>(</sup>١) راجع اخبار الحكماء ص ٢١ ـ ٦٥ .

<sup>(</sup>٢) في ألاصل: والملك ع .

<sup>(</sup>٢) في اللسان: « البنل: ضد المنع ، بذله ببنله ويبذله بذلا: اعطاه وجاد به ، ،

<sup>(2)</sup> في اللسان ، وتشوفت إلى الشيء : أي تطلعت ، ورايت نساء يتشوفن من السطوح . أي ينظرن ويتطاولن » .

المحسوس ، فإذا حصّله سكن من هذه الجهة ، وعلم أنه قد ادخره ، ومتى رجع إليه وجده ، إن كان مما يبقى بالذات ، وتَشَوَّفَ إلى جهة أخرى ، ولا يزال كذلك إلى أن يعلم أن الجزئيات لا نهاية لها ، وما مالا نهاية له فلا طمع فى تحصيله ، ولا فائدة فى النزّاع (۱) إليه ، ولا وجه لطلبه ، سواءً كان فى المعلوم أو فى المحسوس . وإنّما ينبغى أن يقصد مِنَ المَعْلُومَاتِ إلى الأنواع والذوات الدائمة السرمدية الموجودة أبدا بحالة واحدة ، ويكون ذلك برد الأشخاص التى بلا نهاية إلى الوحدة التى يمكن أن تتأحد بها النفس ، ومِنَ المَحْسُوسَاتِ المُقْتَنَاةِ إلى ضَرُورَاتِ البَدَنِ ومُقِيماتِه دون الاستثكار منها ؛ فإن استيعاب جميعها غير ممكن لأنها أمور لا نهاية لها .

فإذن كل ما فَضَلَ عن الحاجة ، وقَدْرِ الكِفَاية فهو مادة الأحزان والهموم والأمراض ، وضُرُوب المكاره .

والغلط في هذا الباب كثير، وسبب ذلك طمع الإنسان في الغني من معدن الفقر؛ لأن الفقر هو الحاجة، والغني هو الاستقلال، أعنى ألا يحتاج بَنَّةً؛ ولذلك قبل إن الله ـ تعالى ـ غنى ؛ لأنه غير محتاج بتة.

فأما من كثرت قُنياتُه فإنه ستكثر حاجاته بحسب كثرة قنياته وعلى قدر مُنَازَعَتِهِ إلى الاستكثار تَكْثُرُ وجوه فقره ، وقد تبيّن ذلك في شرائع الأنبياء ، وأخلاق الحكماء . فأما الشيء الرّخيص الموجودُ كثيرا فإنما رُغِبَ عنه لأنه معلوم أنه إذا النّبِسَ وُجد ، وأما الغالى فإنما يُقْدرُ عليه في الأحيان ويُصِيبه الواحدُ بعد الواحدِ ، فكلُ إنسان يتمنى أن يكون ذلك الواحد ؛ ليحصل له ما لم يحصل لغيره ، وذلك من الإنسان على السبيل الذي شرحناه من أمره .

## لماذا ينظر الانسان في العواقب؟

ما سبب نظر الإنسان في العواقب؟ وما مثارُه منها؟ وما آثاره فيها؟

وما الذي يَخْلَى به (٢) إذا استقصى ؟ وما الذي يَتَخُوُّفُه إذا جَنُعَ إلى الهُوَيْنَى ؟

<sup>(</sup>۱) في اللسان . « ونازعتني نفسي إلى هواها نزعا : غالبتني ، ويقال للإنسان ، إذا هوى شبيئاً ونازعته نفسه إليه - هو ينزع إليه نزعا . .

<sup>(</sup>٢) في اللسان · « وهلي بقلبي وعيني يعلي ، وهلي يحلو خلاوة وهلوانا : إذا (عجبك وهو من المقلوب والمعنى يحلي بقعين ، .

أو ما مراد الأوَّلين في قولهم: المُحْتَفِلُ (١) مُلَقَى(١)، والمُسْتَرْسِلُ مُوقِّي(١). المُجوابِ

قال أبوعلى مسكويه \_رحمه الله\_:

أما نظر الإنسان في العواقب فيكون لأمرين.

أحدهما لِتَطَلَّعه إلى الأمور الكائنة ، وشوقِه إلى الوقوف على الأمر الكائن قبل حدوثه ، لما تقدم فيه من الكلام في المسألة الأولى .

والآخر لأخذ الأُهْبَة له إن كان مما ينفع فيه ذلك ؛ ولهذا المعنى اشناق الإنسان إلى الفأل والزَّجْر إذا عدم جميع وجوه الاستذلال من أشكال الفلك ، وحركات النَّجوم ، وربما عدل إلى المُتكِهِّن ، وصدَّق بكثير من الظنون الباطلة .

#### \*\*\*

وأما قول المتقدمين: والمحتفل مُلقَى، والمسترسل مُوقَى، فهو على ظاهر كالمُناقِض للحكم الأول؛ وذلك أن الإشارة في هذا المثل هو إلى أنَّ المُحْتَقِلَ إنما يَتَوَقَّى ما لاَبد أن يصيبه، فهو يجتهد أن يخرج من حكم القضاء أعنى موجبات الأقدار بتوسط حركات الفلك، فيصير اجتهادُه في الخروج منه سببا لحصوله فيه، ووقوعه عليه. وإلى هذا المعنى أشار الشاعر بقوله:

وإذا حَلَيْرَتَ من الأمور مُقَلَداً وهلربت منه فَنَحْلوه تَتَلوبُهُ وَالْهُ مُوقِّى مما هو غيرُ مَفْضِى ، ولا هو المستربيل إلى ذلك ، الرّاضى به فإنه مُوقِّى مما هو غيرُ مَفْضِى ، ولا هو بمصيب له وإن لم يَتَوَقَّه ، كما قال الشاعر فيمن كان بغير هذه الصّفة : خَلِرُ أُمُوراً لا تكونُ وَخَاتِفُ ماليس مُنْجِبِهِ من الأفسدار ويتصل بهذا الباب شرح ما يجب أن يُتَوقَى ، وما يجب ألا يُتَوقَى ، أعنى بذلك ما يغنى فيه ، وإذا مر ما يقتضيه من الكلام استقصيته ان شاء الله .

## ماذا يلحق الانسان من قرينه؟

ما يصيبُ الإنسان من قَرِيتِه في خيره وشرّه؟ وكيف صار يُؤَثِّرُ الشَّرِّيرُ في المَخَيِّر أسرع مما يُؤَثِّرُ المَخيِّر في الشَّرير؟ وما فائدة النفس في المقارنة؟

<sup>(</sup>١) في اللسان : « الحال : العبالاة ، يقال : ما احفل بغلان ، اي ما ابالي به ، وحفلت كذا وكذا - اي باليت ته تـ .

<sup>.</sup> (٣) في اللسان رجل مثقى: أي لإيزال يلقاه مكروه.

<sup>(</sup>٣) في اللسان ، وقام انه وقاية بالكسر: أي حفظه ، والتوقية الكلاءة والمفظ قال: \* إن الدوقي مثل ما وقيت \* .

قال أبوعلي مسكويه \_رحمه الله\_:

ينال القرين من قرينه الاقتداء والتشبه ، وكما أن كل متجاورين من الأشياء الطبيعية لابد أن يؤثر أحدهما في الآخر فكذلك حال النفس ؛ وذاك أن الطبيعة 'مُتشَبهة بالنَّقْس ؛ لأنها شبيهة بظل النفس ، ومن شأن الشيء الأقوى في الطبيعة أن يُحيِلَ الاضعف إلى نفسه ويُشبّهه بذاته ، كما تجد ذلك في الحار والبارد ، والرّطب واليابس ؛ ولأجل تأثير المجاور في مجاوره حدثت الأمراض في البدن ، وبسببه عُولِجَ بالأدوية .

ولما كانت النفس التى فينا هيولانية (١) صار الشر لها طباعا ، والمخير تكلَّفاً وتعلَّما ، فاحتجنا معاشر البشر أن نتعب بالخير حتى تَسْتَفيِده ونَقْتَنيِه ، ثم ليس يكفينا تحصيلُ صورته حتى نألفه ، ونتعوده ، ونُكَرَّر زمانا طويلا الحالة التى حصلت لنا منه على أنفسنا ؛ لتصير مَلكَةً وسجيَّة بعد أن كانت حالا .

فأما الشر فلسنا نحتاج إلى تعب به ، وتحصيله ، بل يكفى فيه أن نُخلّى النَّفْسَ وسَوْمَهَا(٢) ، ونتركها على طبيعتها ، فإنها تخلو من الخير ، والخلّو من الخير هو الشرّ ؛ لأنه قد تبيّن فى المباحث الفلسفية أنه ليس الشر بشيء له عين قائمة ، بل هو عدمُ الخير ؛ ولذلك قيل : الهيولى معدن الشر وينبوعه لأجل خُلُوها من جميع الصّور ، فالشرّ الأول البسيط هو عدم ، ثم يتركب ، وسبب تركّبه الأعدام التي هي مقترنة بالهيولى .

وشرح هذا الكلام طويل ، إلا أن الذي يحصل لك من جواب المسألة فيه أنَّ النَّفُسُ تَتَشَبَّه بالنفس المقارنة لها ، وتقتدى بها ، والشرّ أسرع إليها من الخير ؛ لما ذكرناه وهو أنّ النَّفُسَ التي فينا هي هيولانية ، وأعنى بهذا القول أنها قابلة للصّور من العقل ، فالمعقولات إنما تصير معقولات لنا إذا ثبتت صورها في النفس ، ولذلك قال أفلاطون : إن النفس مكان للصور . واستحسن ارسططاليس هذا التشبية من أفلاطون ؛ لأنه استعارةً حسنةً ، وإيماءً فصيح إلى المعنى الذي أراده .

فيجب ـ على هذا الأصل ـ أن نتوقًى مُجَالَسَةُ الأشرار ، ومخالَطَتَهُمْ ، ومقارنَتَهُمْ ، ونقبَلُ قولَ الشاعر :

<sup>(</sup>١) في الأصل ولاهوتية . .

<sup>(</sup>٢) في اللسان ، وخليته وسومه : إي وما يريد ، .

١٢٨ 🖂 خلاصة التوحيدي 🗆

عن المرء لا تسأل وأبصِرْ قرينَهُ فإنَّ القرينَ بالمقارن مقتداً وينبغى أن ناخذَ الأحداثُ والصبيانَ به أشدَّ الأخدِ فقد مرَّ في مسألةٍ ما يحقَّقُ هذا المعنى ، ويؤكِّدُه ، وينبَّه عليه .

## لماذا يتظاهر الانسان؟

ما وجه تسخیف من أطال ذیلَة وسخیَه ، وکبُر عمامته ، وحشا زیقه(۱) قُطْناً وعرُض جَیْبه تعریضا ، ومشی مُتَبَهْنِساً(۲) ، وتکلُّم مُتَشَادِقاً ؟

وَلَم شَنَّعَ هَذَا وَيْظَيِره ؟ وما الذي سَمُّعَ هذا وأمثالُه ؟

وَلِمْ لَيْمَ يُشْرَكُ كُلِّ إِنْسَانَ عَلَى رَأَيْهِ وَآخَتِيارِهِ ، وشهويَّه وإيثارِه ؟ ـ

وَهُلْ أُطْبَقُ العقلاء الْمُمَيِّزُونَ ، والفضلاءُ الْمُبَرِّزُونَ عَلَى كَرَاهَةً هذه الأمورِ إلاّ لِسِرِ خاف ، وخيئةٍ موجودة ؟

فَمَا ذَلِكَ السر؟ وما تلك النَّخبيئَة؟

### الجواب

قال أبوعلى مسكويه ـرحمه اللهـ:

يُنكر مَما ذكرتَه كلَّه التكلفُ، وذاك أن من خالف عاداتِ الناسِ في زيهم، ومذاهِبهم، وتفرَّد من بينهم بما يُباينهُمْ، ثم احتمل مؤونة ما يتجشمه، فليس ذلك منه إلا لغرض مخالف لأغراضهم، وقصد لغيرَ ما يقصدونه: فإن كان غايتُه من هذه الأشياء أنْ يشهر نفسه، ويُنبَّه على موضِعِه فليس يَعْدو أنْ يُرهِمَ بها أمراً لا حقيقة له، ويطلبَ حالا لا يستحقها ؛ لأنه لو كان يستحقها لظهرت منه، وعُرِفَتُ له من غير تكلُف ولا تجشم لهذه المؤن الغليظة، فإذن هو كاذب فعلا، ومزوَّد باطلا وما تعاطى ذلك إلا لِيعَرَّ سليما، ويخدعَ مسترسِلا. وهذا منتهب المحتال الذي يُتَحرِّزُ منه، ويتباعَدُ عنه. هذا إلى ما يجمعه من بديهة المخالفة، والمخالفة سببُ الاستيحاش، وعلهُ النفور، وأصلُ المعاداة.

وإنما حرص الناس وأهلُ الفضل ، وحرص لهم الأنبياء عليهم السلام بما وضعوه لهم من السنن والشرائع ؛ لتحدُّث بينهم الموافقة والمناسبة التي هي سبب المحبَّات ، وأصل المودَّات ؛ ليتشاركوا في الخيرات ، ولتَحْصُلُ لهم صورة التأخُد الذي هو سبب كل فضيلة ، ولأجله تم الاجتماع في المدنيَّة الذي هو سبب حسن المحال في العيش والاستمتاع بالحياة والخيرات المطلوبة في الدنياً .

<sup>(</sup>۱) يروى « وسل عن قرينه » والبيت لعدى بن زيد كما في عيون الأخبار ٧٩/٣ وحماسة البحترى ٣٠٧ ومجموعة المعانى ص ١٤ ونهاية الأرب ١٣/٣ وجمهرة اشعار العرب ص ١٠٢ وورد منسوبا لطرفة كما في درمانه مر ١٨٣.

<sup>(</sup>٢) في اللسان ، زيق القميص : ما لحاط بالعنق ، ..

<sup>(</sup>٣) في اللسِئن. ويتبهس : إذا كان يتبختر في مشيه ١٠٠

## لماذا الخوف بلامخيف؟

ماسبب استشمار الخوف بلا مُجِيف؟

وما وُجْه تجلُّدِ النِّخائف والمصاب كراهة أنَّ يوقَفَ منه على فُسُولَةِ طبعه ، أو قلَّةِ مكانِيّه ، أو سوهِ جَزَعِهِ ، هذا مع تخاذُل أعضانه ، ويَذائِهِ على ما به ، واستِخالةِ أعراضِهِ ، وَوجِيب قلبه ، وظهورِ علاماتِ ما إذا أراد طيَّهُ ظهر على أُسِرَّةٍ وجهه ، وألحاظ عينيه ، وألفاظِ لسانِه ، واضطراب شمائله ؟

### الجواب

قال أبوعلي مسكويه \_رحمه الله\_:

سبب ذَلَك تُوقَّعُ مكروه حادث ، فإن كان السبب صحيحاً قويا ، والدليلُ واضحاً جليًّا كان الخوف في موضعه .

وإن لم يكن كذلك ، وكان من سوءِ ظنٍ ، وفسادِ فكرٍ فهو مرض أو مزاجُ فاسد من الأصل .

ثم بحسب ذلك المكروه يَحْسُنُ الصبرُ ، ويُحْمَدُ احتمال الأذى العارض منه رَبَطُهُرُ من الإنسان أمارات الشجاعة أو الجبن .

وتَظُهَرُ مِن الإنسان أمارات الشجاعة أو الجبن . وأثبتُ الناس جنانا وجَأشًا ، وأحسنُهُمْ بصيرةً ورَوِيَّةً لابد أنَّ يضطربَ عند نزول المكروه الحادث به ، الطارىء عليه ، لاسيما إنَّ كان هائلا ؛ فإن أرسططاليس يقول : 1 من لم يجزعُ من هَيْج ِ البحر وهو راكبه ، ومن الأشياء الهائلةِ التي فوق طاقةِ الإنسانِ فهو مجنون .

وكثيرٌ من المكاره يجرى هذا المجرى ويُقاربُه ، والجزّعُ لا حقُ بالمرء على حسبِهِ ومقدارهِ : فإن كان المكروةُ والمتوقّعُ مما يُطيقُ الإنسان دَفْعَهُ أو تخفيفَهُ فذهب عليه أمرةُ ، واستولى عليه الجزع ، ولم يتماسكُ له فهو جبان جزوعٌ مذمومٌ من هذه المجهة .

ودواؤه التدرَّبُ باحتمال الشدائد وملاقاتِها ، والتصبُّرُ عليها ، وتَوْطِينُ النفسِ لها قبل حدوثها ؛ لئلا تَرِدَ عليه وهو غافلٌ عنها ، غيرٌ مستِعدٍ لها .

وإذا كانت الشجاعة فضيلة ، وكانت ضدَّها نقيصة ورذيلة ؛ فَمَن الذي لا يحبُّ أن يَشْتُرَ نقيصتَهُ ، ويُظْهِرَ فضيلتَهُ ، مع ما تقدم من قولنا فيما سبق . إن كلَّ إنسانٍ يعشق ذاتَه ، ويحب نفسَه ؟

## لماذا يغضب الانسان؟

ما سبب غضب الإنسان وضجره إذا كان مثلا يفتح قفلا فيتعسَّرُ عليه حتى يُجَنَّ ، ويَعَضَّ على القُفل ، ويَكَفُّر ، وهذا عارض فاش في الناس؟

قال أبوعلى مسكويه ـ رحمه الله ـ :

هذا العارض وشبهه من أقبح ما يعرض للإنسان ، وهو غير معذودٍ ، إنْ لَمْ يُصْلِحُهُ بِالْحَلُقِ الحسنِ المحمودِ ؛ وذلك أنَّ الغضبَ إنما يثور به دمُ القلب لمحبّةِ الانتقام ، وهذا الانتقام إذا لم يكن كما ينبغى ، وعلى من ينبغي ، وعلى مقدار ما ينبغى فهو مذموم ، فكيف به إذا كان على الصور التي حكيتها .

فأما سؤالُكَ عن سبب الغضب فقد ذكرته وأجبت عنه ، وإذا ثَارَ في غير موضعه فواجب على الإنسان الناطق المميَّز أن يُسكنه ، ولا يستعجله ، ولا يجرى فيه على منهاج البهيمة ، وسنَّة السُبع ؛ فإنَّ من أعانَهُ بالفكرة ، وألهبه بسلطان الروية حتى يَحْتَذِمَ ويتوقَد فإنه سَيَعْسُرُ بغد ذلك تلافيه وتسكينه ، والإنسانُ مذعومٌ به إذا تركه وسَوْمَ الطبيعة ، ولم يُظهر فيه أثر التمييز ، ومكان العقل .

وجالينوس (١) قد ذكر في كتاب الأخلاق حديث القُقْل بعينه ، وتعجب من جهل من يفعل ذلك ، أو يرفُسُ الحمار ويُلْكُمُ البغل ، فإن هذا الفعل يدل على أن الإنسانيَّة يسيرة في صاحبه جدا ، والبهيميَّة غالبة عليه ، أعنى سوة التمييز وقلة المتحدال الفك

وليس هذا وحدَه يعرض لحشو الناس وعامّتهم ، بل الشهوة والشّبق وسائر عوارض النّفس البهيمية والغضبيّة إذا هاج بهم ، وابتدا في حركته الطبيعيّة لم يستعملوا فيه ما وهبه الله تعالى لهم ، وفضلَهُم به ، وجعَلَهُم له أَناسِي ، أعنى الرّالعقل بحسن الرّويّة ، وصحّة التمييز ، والله المستعان ، ولا قوّة إلا به .

## لماذا .. العداوة سهلة والصداقة صعبة ؟

لم كان الإنسان إذا أردا أن يتخذ عِدَّة أعداء في ساعة واحدة قُلْرَ على ذلك ، وإذا قصد اتخاذ صديق ومُصَافَاة خِدْنِ واحد لم يستطع إلا يزمان واجتهاد وطاعة وغرَّم ؟ وكذلك كل صلاح مأمول ، ونظام مطلوب في جميع الأمور ، ألا ترى أن الفُتْق أسهل من المخياطة ، والهدم أيسر من البناء ، والفتل أخف من التربية والإحياء ؟

### الجواب

قال أبو على مسكويه \_ رحمه الله \_ : جواب مسلتك هذه منها . وما أشبهها بحكابة سمعتها عن الأصمعى ، وذاك أنه بلغنى أن قارئاً قرأ عليه :

<sup>(</sup>١) راجع فهرست ابن النديم ص ٤٠٢ ـ ٤٠٣ ، واخبار المكماء ص ٨٥ .

الألمعى الذي يظن بك الظن كأن قد رأى وقد سمعا

فقال: يا أبا سعيد: ما الألمعي ؟

فقال : الذي يظن بك الظن كأن قد رأي وقد سمعا .

فأنا قائل في هذه المسألة أيضا:

إنما صار الإنسان قادراً على اتخاذ الأعداء بسرعة ، وغير قادر على اتخاذ الأصدقاء الا في زمان طويل ، وبغرامة كثيرة لأن هذا فَتْق ، وذاك رَتْق ، وهذا هدم ، وذاك بناء . وسُقٌ باقى كلامك فإنه جوابك .

## لماذا يحب الانسان الرئاسة؟

ما السبب في محية الإنسان الرئاسة (١٠) ؟

ومن أين ورث هذا النخلق؟

وأى شيء رمزت الطبيعة به؟

ولم أفرط بعضهم فى طلّبها ، حتى تُلَقَّى الأسِنَّةُ بتَحْرِه ، وواجه المُرْهَفَات بِصَدْرِه ، وحتى هجر من أجلها الوِساد ، وودّع بسببها الرّقاد ، وطَوَى المُهَامِةَ والبلاد ؟

وهل هذا الجنس من جنس من امتعض في ترتيب العنوان إذا كوتب أو كاتب؟ وما ذاك من جميع ما تقدم؟ فقد تَشَاحٌ النَّاسُ في هذه المواضع وتباينوا وبَلغُوا المبَالِغ .

### الجواب

قال أبوعلي مسكويه ــرحمه اللهـــ:

قد تبين أن فى الناس ثلاث قوى ، وهى : الناطقة ، والبهيميّة ؛ والغضبيّة . فهو بالناطقة منها يتحرَّك نحو الشهوات التى يتناول بها الّلذات البدنية كلها . ويظهر أثرها من الكبد .

وبالغضبية منها يتحرُّك إلى طلب الرئاسات ، ويشتاق إلى أنواع الكرامات ، وتعرض له الحَبِيَّةُ والأَنْفَةَ ، ويَلْتَمِس العزَّ والمراتب الجليلة العالبة ، ويظهر أثرها من القلب .

وإنما تقوى فيه واحدة من هذه القوى بحسب مزاج قوة هذه الأعضاء التي تسمى الرئيسية في البدن .

فربما خرج عن الاعتدال فيها إلى جانب الزيادة والإفراط ، أو إلى ناحية النقصان والتفريط ، فيجب عليه حينثذ أن يعدَّلُها ويَرُدُّها إلى الوسط \_ أعنى الاعتدال الموضوع

<sup>(</sup>١) في الأصل : «ما سيب الإنسان في محبة الرياسة . .

۱۳۲ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗆

له.. ولا يسترسل لها بترك التقويم والتأديب ؛ فإن هذه القوي تَهييجُ لما ذكرناه . فإن تُركَتُ وَسَوْمَهَا ، وتَركَ صاحبُها إصلاحَها وعلاجها بالأعْقَال واتباع الطبيعة تَفَاقَمَ أمرُها ، وغلبت حتى تُجْمَح إلى حيث لا يُطْمَع في علاجها ويُؤيس من يُربُها . وإنما يُملكُ أمرُها وتأديبُها في مبدأ الأمر بالنَّفس التي هي رئيسة عليها كلها . أعنى المميزة العاقلة ، التي تسمى القوة الإلهية . فإن هذه القوة ينبغي أن تستولى ، وتكون لها الرئاسة على الباقية .

فمحبة الإنسان للرئاسة أمر طبيعي له ، ولكن يجب أن تكون مُقُومُة ؛ لتكون في موضعها ، وكما ينبغي .

فإن زادت أو نقصت في إنسان الأجل مزاج أو عادة سيئة وجب عليه أن يُعَدِّلُها بالتأديب ؛ ليتحرك كما ينبغي ، وعلى ما ينبغي ، وفي الوقت الذي ينبغي . وقد مضى من ذكر هذه القوى وآثارها في موضعه ما يجب أن يقتصر بها هنا على هذا المقدار . ونقول :

إنه كما يعرض لبعض الناس أن يلقى الأسنة بنحره ، ويركب أهوال البر والبحر لنيل الشهوات بحسب حركة قوة النفس البهيمية فيه ، وتَرْكِهِ قُمْعَها فكذلك يعرض لبعضهم في نهوض قوة النفس الغضبية فيهم إلى نيل الرئاسات والكرامات أنْ يَرْكَبَ هذه الأهْوَالَ فيها .

ومدارُ الأمر على العقل الذي هو الرئيس عليها ، وأن يجتهد الإنسان في تقوية هذه (۱) النفس ؛ لتكون هي الغالبة ، وتُتعَبّد القوتان الباقيتان لها حتى تُصْدِرَ عن أمره وتتحرَّك لما ترسمه ، وتقف عندما يحده ؛ فإن هذه القوة هي التي تسمى الإلهية ، ولها قوة على رئاسة تلك الأخر ، وهداية إلى علاجها وإصلاحها ، واستقلال بالرئاسة التامة عليها ، ولكنها . كما قال أفلاطون .. في لين الذهب وتلك في قوة الحديد وللإنسان الاجتهاد والميل إلى تذليل هذه لتلك ، فإنها سَتَذِلٌ وتنقاد . والله المعين ، وهو حسبنا ونعم الوكيل .

## لماذا السلوى .. ولماذا الجزع؟

ما علة الإنسان في سلوته إذا كانت محته عامةً له ولغيره ؟ وما عِلَّة جزعه واستكثاره وتحشّره إذا خصّته المَسَاعَة ، ولم تَعْده المصية ؟ وما سر النفس في ذلك ؟

<sup>(</sup>١) هي الإصل عقداء،

وهل هو محمود من الإنسان أم مكروه ؟ وإذا نَزَا به هذا المخاطر فَيِمَ يُعَالَجه ، وإلى أى شىء يرده ؟ ولِمَ يتمنى بسبب محته أن يَشْرَكُه النّاس؟ ولم يستريح إلى ذلك؟ صحابنا يروون مثلا بالفارسية ترجمته : من احترق بَيْدَرُه(٢) أراد أن يحترق بيذَرُ غيرِه .

### الجواب

قال أبوعلى مسكويه درحمه الله ..:

الجزع والأسف والحزن من عَوَارِض النّفس، وهي تجرى مجرى سائر العَوَارِضِ الْأَخر كَالْغَضَبِ والشّهوة والغيرة والرّحمة والقسوة وسائر الأخلاق التي يُحْمَدُ الإنسان فيها إذا عرضت له كما ينبغى، وبسائر الشروط التي أحصيناها مراراً كثيرة، ويُذَمُّ بها إذا عرضت بخلاف تلك الشّرائِط.

وإنّما تُهَذّبُ النّفس بالأخلاق لتكون هذه العوارض [التي] تعرض له في مواضعها على ما ينبغى في الوقت الذي ينبغى ، فالحزن الذي يعرض كما ينبغى هو ما كان في مصيبة (١) لحقت الإنسان لذنب اجْتَرَخَهُ ، أو لعمل فرَّط فيه ، أو كان له فيه سبب اختيارى ، أو لسوء انفاق خَصَّه دون غيره وهو يجهل سببه ، فإنَّ هذا الحزن وإن كان دون الأول فالإنسان مَعْذُورُ به .

فأما ما كان ضروريا ، أو واجبا فليس يحزن له عاقل ؛ لأن غروب الشمس مثلا لما كان ضروريا لم يحزن له أحد ، وإن كان عائقا عن منافع كثيرة ، وضارا بكل أحد ، ومَنَعَ النَّظَر والتَّصرَّف في منافع الدنيا ، وكذلك هجوم الشّتاء والبرد ، وورُودُ الصّيف بالحرّ لا يحزن له عاقل ؛ بل يستعد له ، ويأخذ أُهْبَتَه .

وأما الموت الطبيعى قليس يحزن له أحد ؛ لأنه ضرورى ، وإنما يجزع الإنسان منه إذا ورد في غير الوقت الذي كان ينتظره ، أو بغير الحالة المُحْتَسَبَةِ ؛ ولذلك يجزع الوالد على موت ولده ؛ لأن الذي احتسبه أن يموت هو قبله .

فأما الولد فيقل جزعه على والده ؛ لأن الأمر كما كان في حسابه إلا أنه تقدم مثلاً بزمان يسير ، أو كما ينبغي .

فأما ما يعرض للمسافر ، ولِرَاكِبِ البحر أن يُخَصَّ دون مَنْ يَصْحَبُه بمحنة في ماله أو جسمه ، فإنما حزنُه لسوء الاتفاق ورَدَاءَة البخت فإن هذا النوع مجهول السبب ؟ ولذلك يُعْذَرُ فيه أَدْنَى عذر .

<sup>(</sup>١) في اللسان والبيدر: الموضع الذي يداس فيه الطعام . .

<sup>. (</sup>٢) في الأصل د فمصيبة . .

۱۳۴ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗈

وأما من يتمنى لغيره من السوء مثل ما يحصل له فهو شر في طبعه .

## لماذا السفر؟

لِمَ حَنَّ بعض الناس إلى السَّفر من لدُّن طفوليته إلى كهولته ، ومنذ صغره إلى كبره ، حتى إنه يَعُق الوالدين ، ويشُقَّ المُخافقين صابراً على وَعُثَاءِ السَّفر ، وذل النربة ، ومُهانَّةِ الخمول ، وهو يسمع قول الشاعر :

إِنَّ الْسَغْسِريسِ يَسْحَسِتُ مَا حَطَّتَ رَكَاقُبِهِ ذَلْسِلُ ويَسَدُ الْسَغْسِريسِ قَسَسَسِرةً ولَسَائَهِ أَسِداً كَلِيلُ والسَّنَّاسِ يَسْسَصَسِ بِسَعْشِهِم يَسْمَغْسًا ونَسَاصِرُه قَلْبِلِ وآخر ينشأ في حضن أمه ، وعلى عاتق ظُنُوهِ ، ولا ينزعُ به حنين إلى بلد ، ولا يغله شوق إلى أحد ، كأنه حجر جيله ، أو حصاة جدوله ؟

لعلك تقول: مواضع الكواكب، ودرجة الطّالع، وشكل الفلك اقتضت له هذه الأحوال، وتَصَرَتُه على هذه الأمور، فحيئت تكون المسألة عليك في آثار هذه النجوم، وتوزيعها هذه الأسباب على ما هي عليه من ظاهر التّسْخِير ... أشد، وتكلف الجواب عنها آكد وأنكد .

### البحواب

قال أبوعلي مسكويه \_رحمه الله\_:

إأن قوة النزّاع إلى المحسوسات تنقسم بانقسام الحواس. وكما أن بعض المزاج تقوى فيه حاسة السمع ، فكذلك الحال في القوة النزّاعِيّة التي في تلك الحاسة ؛ لأنها هي التي تشتاق إلى تكمّل الحاسة ، وتصييرها بالفعل بعد أن كانت بالقوة . ومعنى هذا الكلام أن الحواس كلها هي حواس بالقوة إلى أن تدرك محسوساتها ، فإذا أدركتها صارت حواس بالفعل .

وإذا كان الأمر على ما وصفنا فليس بعجب أن يكون هذا المعنى في بعض المحواس قويا ، ويضعف في بعض ، فيكون بعض الناس يشتاق إلى السّماع ، وبعضهم إلى النظر ، وبعضهم إلى المذُوقات من المأكول والمشروب ، وبعضهم إلى المشمّومات وألوان الرّواثح ، وبعضهم إلى الملبوسات من الثياب وغيرها . وربما اجتمع لواحد بعد الواحد أن يشتاق إلى اثنين منها ، أو ثلاثة ، أو إليها كلها . ولكل واحد من هذه المحسوسات أنواع كثيرة لا تحصى ، ولأنواعها أشخاص ولكل واحد من هذه المحسوسات أنواع كثيرة لا تحصى ، ولأنواعها أشخاص بلا نهاية . وهي على كثرتها وعددها الجمّ ، وخروجها إلى حد ما لا نهاية له ليست كمّالات للإنسان من حيث هو إنسان ، وإنما كماله الذي يُتمّمُ إنسانيته هو فيما بدركه

بعقِله . أعنى العلوم . وأشرفها ما أدى إلى أشرف المعلومات . وإنما صار البصر

والسمع أشرف الحواس لأنهما أخص بالمعارف ، وأقرب إلى الفهم والتمييز ، وبهما تَدُّرُك أوائل المعارف، ومنها يرتقى إلى العلوم الخاصة بالنطق.

وإذا كانت الحالة على هذه الصورة في الشوق إلى ما يُتَمِّمُ وجود الحواس، ويُخرجها إلى الفعل ، وكان من الظاهر المتعارف أن بعض الناس يشتاق إلى نوع منها فيحتمل فيه كل مشقة واذي حتى يبلغ أرَّبَهُ فيه لم يكن بديعاً ولا عجباً أن يشتاق آخر إلى نوع أخر فيحتمل مثل ذلك فيه . إلا أنا وجدنا اللغة في بعض هذه قد غُنيت فوضعت له اسما ، وفي بعضها لم تُعْن فأهملته : وذلك أنا قد وجدنا لمن يشتاق إلى [الماكول] والمشروب إذا افرطت قوته النَّزَاعِيَّة إليهما حتى يعرض له ما ذكرتُ من الحرصِ عليهما ، والتَّوصُّل إليهما ما يحتمل معه ضُرُّوب الكُلَفِ والمَشَاق اسما ، وهو الشَّرَهُ والنَّهُمُ . ولم نجد لمن يعرض له ذلك في المشموم والمسموع اسما . وأظن ذلك لأجل كثرة ما يوجد من ذلك الضرب ، ولأن عيبه أفحش ، وما يُعجلبهُ من الآثام والقيائح أكثر .

فقد ظهر السبب في تشوّق بعض الناس إلى الغربة وجُوّلانِ الأرض . وهو أن قوته النُّزَاعِيَّة التي تختص بالبصر تُحِبُّ الاسْتكثار من المُبْصَرَات وتحديدها ، ويَظَن أن أشخاصَ المُبْصَرات تُستَغْرَق ، فهو يحتمل كثيراً من المشاق في الوصول إلى أربه من

إدراك هذا النَّوع .

وقد نجد من يحتمل أكثر من ذلك إذا تُحرَّكَ بقوته النزاعية إلى سائر المحسوسات الأخر ، والاستكثار منها . فتأمل الجميع ، وأعد نظرك ، وتصفح جزئياتها تجد الأمر فيها واحداً.

# لماذا الرغبة في العلم؟

ماسبب رغبة الإنسان في العلم؟

ثم ما فائدة العلم؟ ثم ما غَائِلَةُ الجهل؟ ثم ما عَائِلَةُ الجهل الذي قد شَمِلَ الخُلُق؟ وما سر العلم الذي قد طُبِعَ عليه الخُلُق؟

فإن استِشْفَاكُ هذه القصول ، واستكشاف هذه الأصول يُثِيرَان علما وحكما جَمًّا ، وإن كان فيها . في البحث عنها ، وبعض أوائلها وأواخرها . مشقة على النَّفس ، وثُقل على الكاهل . ولولا معونة الخالق مَن كَانَ يَقُطَعُ هذه التَّنَائِفَ المُلِّس؟ ومن كانَ يسلكَ هذه المهامه الخُوْس؟ ولكن الله ـ تعالى ـ وَلِيُّ المخلَّصين ، وناصر المطيعين ، ومُغِيثُ المُستصرخِين .

قال أبوعلى مسكويه ــرحمه اللهـــ:

مرُّ لنا في عرض كلامنا على هذه المسائل ما يُنبُّه على جواب هذه المسألة . ولكنه لابد من إعادة شيء منه يزيد في كشف الشَّبهة ، وإزالة الشُّك . وهو أن العلم كمالُ الإنسان من حيث هو إنسان ؛ لأنه إنما صار إنسانا بصورته التي مُيَّزِّتُهُ عن غيره . أعني

النّبات والجماد والبهائم . وهذه الصورة التي مَيّزَتُهُ ليست في تَخَاطيطِه وشكله ولونه . والدنيل على ذلك أنك تقول : فلان أكثر إنسانية من فلان ، فلا تعنى به أنه أتم صورة بدن . ولا أكمل في الخلق التخطيطي ، ولا في اللون ، ولا في شيء آخر غير قوته الناطقة التي يُمَيِّزُ بها بين الخير والشر في الأمور ، وبين الحَسن والقبيح في الأفعال ، وبين الحق والباطل في الاعتقادات ؛ ولذلك قيل في حد الإنسان : إنه حي ناطق ماثت . فُمُيِّزُ بالنطق . أعنى بالتمييز بينه وبين غيره، دون تخطيطه وشكله، وساثر أغراضه ولواحقه . وإذا كان هذا المعنى من الإنسان هو ما صار به إنساناً ، فكلما كَثْرَت إنسانيته كان أفضلَ في نوعه . كما أن كل موجود في العالم إذا كان فِعله الصادرُ عنه بحسب صورته التي تخصُّه ، فإنه إذا كان فعله أجود كانَ أفضل وأشرف . مَثَلُ ذلك الفرس والبازي من الحيوان ، والقلم والفأس من الألات ، فإن كل واحد من هذه إذا صَدَرَ عنه فعلُه الخاص بصورته كاملًا كان أشرف في نوعه ممن قصر عنه ، وكذلك الحال في النَّبات والجماد ، فإن لكل واحد من أشخاص الموجودات خاصٌ صورة يَصْدُرُ عنه ـ فِعلُه ، وبحسبه يشرف أو يخس إذا كان تاما أو ناقصاً . فأيُّ فائدة أعظم مما يُكَمُّل وجودك ، ويتمم نوعك ، ويعطيك ذاتك حتى يميِّزَكُ عن الجماد والنبات والحيوانات التي ليست بناطقة ، ويقرِّبك من الملائكة والإله ـ عز وجل ، وتقدس وتعالى ـ وأى غائلة أدهى وامَرٌ ، وأكْلَمُ وأطَمُّ مما يُنَكُّسُك في الخَلْق ، ويردَّك إلى أَرْذَل ِ وجودك ، ويَحطَكَ عن شرف مقامك إلى خساسة مقامات ما هو دونك؟

أظنك تذهب إلى أن العلم يجب أن يفيدك ـ لا محالة ـ جاهاً ، أو سلطاناً أو مالًا تتمكن به من شهوات ولذات . فلعمرى إن العلم قد يفعل ذلك ، ولكن بالعَرض لا بالذات ؛ لأن غاية العلم ، والذي يسوق إليه ، ويكمل به الإنسان ليس هو غايات الحواس، ولا كمال البدن. وإن كان قد يتم به ذلك في كثير من الأحوال. ومتى استعملته في هذا النوع فإنَّه يُكَمِّل صورتك البهيميَّة والنباتية ، وكأنه استعمل في أرذل الأشياء ، وهو مُعَدّ لَأَن يُسْتَعْمَلِ في أشرفها .

لماذا يأمل الانسان؟

لِمْ كُلُّمَا شَابِ البِدن شَبُّ الأملِ ؟ قال أبو عثمان النُّهْدِي(١) : قد أتت عليُّ مائة وثمانون سنة ،

<sup>(</sup>١) هو عبدالرحمن بن مل القضاعي . ادرك النبي صلى الله عليه وسلم ولم يره ، وشهد فتح القلاسية واليرموك وغيرهما ، وتوفى بالبصرة في أول ولاية الحجاج العراق ، كما قال ابن قنيبة في المعارف ص ١٨٨ وقيل مأت سنة خمس وتسعين وقيل سنة مائة أو بعدها، راجع تاريخ بغداد ٢٠٢/١٠ ٣٠٠ .

وأنكرت كل شيء إلا الأمل، فإنه أحدُّ ما كان<sup>(1)</sup>. ما سبب هذه الحال؟ وعلى ماذا يدل الرمز فيها؟ مما الأما أملاع ما الله من الأمن علامًا على معامًا ع

وما الأمل أولا؟ وما الأمنية ثانياً؟ وما الرَجَاءُ ثالثاً؟

وهل تشتمل هذه على مصالح العالم؟

فإن كانت مُشْتَمِلَة فلم تواصى النّاس بقصر الأمل ، وقطع الأمانى ، وبِصَرّف الرجاء إلا فى الله - تبارك وتعالى - وإلى الله ؟ فإنه ساتر العورة ، ورَاحِمُ المَبْرَة ، وقابل التّوبة وغافر الخطيئة ، وكل أمل فى غيره باطل ، وكل رجاء فى سواه زائل ؟ أمل فى غيره باطل ، وكل رجاء فى سواه زائل ؟ الحواب

قال أبو على مسكويه \_رحمه الله ـ:

هذه المسألة قد أُخِذَ فيها بعل من أفعال النفس فَقُرِنَ بفعل من أفعال الطبيعة التى بحسب البدن إلى الطبيعة والمزاج البدنى ، ثم وقعت المُقايَسة بينهما ، وهما يتباينان لا يتشابهان ، فلذلك عرض التعجب منها . وذلك أن الأمل والرجاء والمُنى من خصائص القوَّة النَّاطقة . فأما الشَّيْب والنَّقْصَانَاتُ التى تعرض للبدن ، وعجزُ القوى التابعة للمزاج فهى أمور طبيعية فى آلات تُكِلُّ بالاستعمال ، . وتضعُفُ على مَرَّ الزمان .

وأما أفعال النفس فإنها كلما تكررت وأديَمتْ فإنها تقوى ويشتد أثرها فهى بالضد من حال البدن . مثال ذلك أن النظر العقلى كلما استُعْمِلَ قوى واحتد ، وأدركُ فى الزمان القصير ما يُدْرِكه فى الزمان الطويل ، ولُحِقَ الأمر الذى كان خفياً عنه بسرعة .

والنظر الحسى كلما استعمل كُلُّ وضعف، ونقص أثره إلى أن يَضْمَجلً.

#### \*\*\*

فأما الفرق بين الأمل والرجاء وبين الأمنية فظاهر ؛ وذاك أن الأمل والرجاء يَعْلَقَانِ بِالأمور الاختيارية ، وبالأشياء التي لها هذا المعنى .

فأما الأمنية ، فقد تتعلق بما لا اختيار له ولا رويَّة ؛ فإنه ليس يمنع مانع من تَمَنَّى المحال والأشياء التي لا تمييز فيها ولا لها .

والأمل أخصُّ بالمختار . والرجاء كأنه مشترك ، وقد يرجو الإنسان المطر والخِصْبَ ، وليس يأمل إلا من له قدرة وروّية .

وأما المُنى فهو ـ كما علمت ـ شائع فى الكل ، ذاهب كل مذهب ، فقد يتمنى الإنسان أن يطير ، أو يصير كوكباً أو يصعد إلى الفلك فيشاهد أحواله . وليس يرجو هذا ولا يأمله . ثم قد يرجو المطر ، وليس يأمل إلا منزل القطر ، ومنشىء الغيث . فهذه فروق واضحة .

<sup>(</sup>۱) المعارف ص ۱۸۸ وتاریخ بغداد ۲۰۱/۱۰ .

۱۳۸ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

## لماذا غيرة المرأة أشد؟

لم صارت غَيْسرةُ المرأة على الرجل أشدٌ من غيرة الرجل على المرأة؟ هذا في الأكثر والأقل، وكَيْفَما كان نفيه خَبيء وهو المُشذَّدُ على أحدهما. والمُخفَّفُ عن الآخر.

وقُد أدت الغَيْرَةُ جماعة إلى تلف النفوس، وإلى زوال النعم، وإلى الجلاء عن الأوطان.

ثم قلت في المسألة التالية لهذه:

ما الغيرة أولا؟ وما حقيقتها؟ وكيف أصلها وقصلها؟

وقُوتها على الإحالة وضعفَها طَلُعْتُ (1) على ما سألتُ عنه ، وتُبيُّنُ لك ما ضربت به العثل .

## لماذا أحب الإنسان الأمثال؟

ما السبب في طلب الإنسان فيما يسمعه ويقوله ويفعله ويرْتُتِيه، ويُرَوَى فيه الأَمْثَال؟ وما فائدة المَثَل؟ وما فائدة المَثَل؟ وما غناؤه من (٢٠ مَأْتَاه، وعلى ماذا فراره؟ فإن في المَثَل والمُماثُلةِ والتمثيل كلاماً رائقاً، وغايةً شريفةً.

## الجواب

قال أبوعلى مسكويه \_رحمه الله\_:

إن الأمثال إنما تُضِّربُ فيما لا تدركه الحواس مما تدركه .

والسبب في ذلك أنْسُنَا بالحواس، وإلَّفُنَا لها منذ أول كُونها، ولأنها مبادى، علومنا، ومنها نرْتَقي إلى غيرها. فإذا أُخْبِرَ الإنسانُ بما لم يُدْرِكه، أو حُدِّثَ بما لم يُشَاهده، وكان غريباً عنده طَلبَ له مِثَالاً من الحس، فإذا أُعُطِي ذلك أنِسَ به، وسكنَ إليه لإلَّفه له.

وقد يعرِضُ في المحسوسات أيضاً هذا العارض. أعنى أن إنساناً لو حُدَّث عن النعامة والزرافة والفيل والتمساح لَطَلَبَ أن يُصَوَّرَ له ليقع بصرهُ عليه ، ويَحْصُلَ تحت جسَّه البَصَرِيِّ ، ولا يقنعُ فيما طريقه حِسُّ البصر بحس السَّمع حتى يردَّهُ إليه بعينه . وهكذا الأمر في المَوهومات فإن إنساناً لو كُلُفَ أن يتوهم حيواناً لم يشاهد مثله لسأل عن مثله ، وكُلَفَ مُحْبِرَه أن يُصَوِّرَه له ، مثل عَنْقَاء مغْرِب ، فإن هذا الحيوان ، وإن لم يكن له وجود ، فلابد لمُتَوَهَّمه أن يَتَوهم بصورةٍ مُركبة من حيوانات قد شاهدها .

<sup>(</sup>١) في اللسنن، النهمه « الحاجة ، وقيل بلوغ الهمة والشهوة في الشيء ، وفي الحديث : إذا قضى أحدكم نهمته من سفره فليعجل إلى أهله » .

<sup>(</sup>٢) في الأصل ، وما غناؤه وهو سن ١٠٠

فأما المعقولات فلما كانت صورُها ألطف من أن تقع تحت الحس ، وأبعدَ من أن تُمثّلَ بمثال المحسى إلا على جهة التقريب صارت أُحْرَى أن تكون غريبةً غير مألوفة [و] النفس تسكن إلى مِثْل وإن لم يكن مِثْلا ؛ لِتأنسُ به من وَحْشة الغُربة فإذا أَلِفَتُها ، وقويت على تأمّلها بعين عقلها من غير مثال سَهُلَ حينئذ عليها تأمّل أمثالِها . والله الموفق لجميع الخيرات .

لماذا يقوى الوهم على الانسان؟

كيف قُوىَ الرَّهُمُ على أَن يَنْقُشَ فَى نَفْسَ الأِنسان أَوْحَشَ صورةٍ ، وأَمَقَتَ شَكُل ، وأَقبِعَ تخطيط ، ولم يَقُو على أَن يُصَوَّرَ أَحسنَ صورةٍ ، وألطفَ شكل وأمُلَح تخطيط ؟ ألا تَرَى أَن الإنسان كُلُما اعترض في وهمه أوحش شيء عرته شُمَأْذِيزَةً وعَلَتُهُ قُشَعْرِيرَةً ، ولِحقَةً صُدُوتُ ، ورجقَة نُفُور ؟

فَلُو قَوِى الْوَهُمُ عَلَى تَصَوِيرِ أَخْسَنِ الحَسَنِ تَعَلَّلُ بِهِ الْإِنسَانُ عَنْدُ فَرَاغَ بِاللهِ وَخُلُوتِهِ . فما هذا ؟ وكف هذا ؟

ولا عجب فلهذا الإنسانِ من هذه النّفس والعقل والطبيعةِ أُمُورٌ تَسْتَنْفِدُ العَجَب، وتُحيِّرُ القلب. جُلُّ من أُوْدَعَ هذا الموعاء هذه الطرائف، وعَرْضَه لهذه الغايات، وزيَّن ظاهِرَهُ، وحسَّنَ باطنَه، وصَرَّفَهُ بَيْنَ أَمْنِ وخوف، وعدَّل ٍ وحيُف، وحَجَبُهُ في أكثر ذلك عن لِمَ وكَيْفَ.

### الجواب

قال أبو على مسكويه ــ رحمه اللهــ :

إن الحُشنَ هو صورة تابعة لاعتدال المِزَاج ، وصِحّة مُنَاسبات من الأعضاء بعضها إلى بعض في الشّكل واللون وسائر الهيئات . وهذه حال لا يَتَّفِقُ اجتماع جميع أجزائها على الصّحة ، ولذلك لا تَقْوَى الطبيعة نفسُها على اتخاذها في الهيولي على الكمال ؛ لأن الأسباب لا تساعد عليها ، أعنى أنه لايتفِقُ في الهيولي والأشكال والصورة والمِزَاج أَنْ تقبلَ الصَّورة الأخيرة على غاية الصحة .

فإذا كانت الطبيعة تعجِزُ عن إيجاد هذا الاعتدال وهذه المناسبة الصحيحة التى يتبعها الحسن التام ، فكم بالحَرَى يكون الوهم أعْجزَ عنه ؟ وإنما الوهم تابع للحس ، والحس تابع للمزاج ، والمزاج تابع أثر من آثار الطبيعة . ومثال ذلك أن الأوتار الكثيرة إنمايُطْلَبُ بها وبكثرة الدَّسَاتينِ عليها أَنْ تَخْرُجَ من بينها نغمة مقبولة ، وتلك النعمة إنما يُتَوصَّلُ إليها بجميع الآلة وأجزائها من الأوتار والدَّسَاتينِ بالقَرَعَات المختلفة . فالنغمة وإن كانت واحدة فإنها تتم بمساعدة جميع تلك الأجزاء . فإذا خان واحد منها خرجت النغمة كريهة : إما بعيدة من القبول وإما قريبة على قدر عجز الأسباب وقصور بعضها .

۱٤٠ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗆

فكذلك الهيولي<sup>(١)</sup> في حاجتها إلى مزاج ما بين اسْطَقْصَاتَ<sup>٣١</sup> وصور<sup>٣٠ اخ</sup>رى. كثيرة تصير بجميعِها مستعدةً لقبول صور الحسن الذي هو اعتدال ما ، ومناسبة ا ما صحيحة بين أمزجة وأعضاء في الهيئة والشكل واللون وغيرها من الأحوال التي مجموعها كلها هو الحسن.

والحسن وإن كان أمراً واحداً ، وصورةً واحدة فهو مثل النغمة الواحدة المقبونة التي تحتاج إلى هيثات كثيرة ، وصورٍ مختلفة جُمَّةٍ ؛ ليحصل من بينها هذا الاعتدالُ المقبول .

والمُوهُمُ في خروجه عن الاعتدال سَهْلُ الحركةِ . فأما في حفظه إيَّاء . وتوصَّله إليه فإنه يحتاج إلى تعب شديد، وأخَّذِ مقدمات كثيرةٍ، واستخراج اعتدال بينها . وهكذا المحال في كل اعتدال ؛ فإن جفَّظُه والنَّبَاتُ عليه صعب . فأما الخروج عنه فهو بأدني حركة .

فإن اتفق أن يكون لذلك الاعتدال تَمَاماتُ من خارج ، ومُعَاوَنَاتُ من أمور مختلفةٍ كانت الصعوبة في تحصيله أشَدَّ.

وهذه المسألة أحد الآثار التي ترد على الإنسان مُرَّة بتدريج ، ومرة بغير تدريج ، فتصيرُ حالَ الإنسان بِما لم يَحْتَسِبْه ، ولم يتدرجْ إليه بالمُزَاوَلَة/ حالَ ما يصيبه ضربةً واحدةً مما ضَرَبْنَا مثالَه ، فيكثّر إحساسُه به وظهورٌ أثره عليه .

# لماذا يتداعى البنيان المهجور ويعمر المسكون؟

لم صار البنيانُ الكريمُ ٤١٠ ، والقصرُ المُشِيدُ إذا لم يسكنُه الناس تداعى عن قرب ، وما هكذا هو إذا شُكِنَ واختُلِفَ إليه ؟

لعلك تظن أنَّ ذلك لأن السكان(٥) يرمُّون منه ما استرم ، ويتلافَوْن ما تداعي وتهدم ، ويتعهدونه

<sup>(</sup>١) في مفاتيح العلوم ص ٨٦ ، هيولي كل جسم . هو الحامل لصورته . كالخشب للسرير والباب ، وكالفضة للخاتم والخلخال ، وكالذهب للسوار والديتار . فاما الهيولي إذا اطلقت فإنه يعني بها طيئة العالم ، أعنى جسم الغلك الأعلى وما يحويه من الأقلاك والكواكب، ثم العناصر الأربعة ومايتركب منها.

<sup>(</sup>٧) الإسطقس: هو الشبيء البسيط الذي منه يتركب المركب ، كالحجارة والقراميد والجذوع التي يتركب منها القصس ، وكالحروف التي يتركب منها الكلام ، وكالواحد الذي منه يتركب العدد ، وقد سمى الإسطقس - الركن ، والاسطقسات الأربعة هي النار، والهواء، والماء، والأرش. وتسمى العناصر.

<sup>(</sup>٣) الصورة : هي هيئة الشيء وشكله ، التي تتصور الهيولي بها ، وبها يتم الجسم ، كالسريرية والبابية في السرير والباب .. والصورة تسمى الشكل والهيئة والصفة ، كما مفاتيح العلوم ص ٨٦ .

<sup>﴿</sup>ع) في الإصل ، الكريمة ، .

ره) في الإصل د الإنسان . .

بالتَّطْرِيَةِ والكتس، فاعلم أن هذا ليس لذاك ؛ لأنك تعلم أنهم يَؤثَّرون في المسكن بالمشي والاستنادِ وأخذِ القُلاعَةِ<sup>(1)</sup> وسائرِ الحركات المختلفةِ ما إنْ لم يُضْعِفْه على رمهم ولمَّهم كان بإزائه ومقابله . فقد بقيت العلَّةُ على هذا ، وستسمعها في عرض الجواب عن جميع مسائل هذا الكتاب .

### الجواب

قال أبوعلي مسكويه ــرحمه اللهــ:

إنَّ معظمَ آفات البنيانِ يكون من تَشَعِيثِ الأمطارِ ، وانسدادِ مجارى المياهِ بما تحصَّله الرياح في وجه المآزيبِ المسالكِ المياهِ التي نردُّ المياهَ إلى أصول ِ الحيطان من خارج البناءِ وداخِلهِ ، وبما يُتَثَلَّمُ من وجوه البنيانِ الكريمةِ بالأفات التي تُعرِّضُها لحركات الهواءِ والأمطارِ والبردِ والثُّلوجِ . وربما كان سبب ذلك قصبةٌ أو هشيمٌ من تُبنِ الطين الذي تطيَّره الأرواح إلى مسلك الماء فتعطفُ الماء إلى غير جهته ، فيكونُ به خرابُ البنيان كله .

فأمّا ظهورُ الهوامُ في أصول الحيطان، والعناكبِ في سقوفِه. وأخذُها من الجميع ما يتبيّنُ أثره على الأيام فشيء ظاهر ؛ وذلك أنّ هذا الضرّب من الخراب قبيحُ الأثر جدا يَنبو الطرف عنه ، ويسمّعُ به البناءُ الشريفُ . وربما أغفل السكّانُ بيتا من عُرض (٤) البناء إمّا بقصد وإما بغير قصد فإذا فُتِحَ عنه يُوجَدُ فيه (٥) من آثار الدَّبيب من الفأر والحيّاتِ وضُرُوبِ الحشراتِ التي تَتَّخِذُ لنفسها أَكِنةً بالنَّقْب والبناء ، كالأرضة والنمل وما تجمعه من أقواتها ، ومن نسج العنكبوت وتراكم الغُبرةِ على النَّقُوشِ ما يَمنعُ من دخوله . هذا إنْ سلِم من الوكفِ (١) وتَطرُقِ المياه وهذمها لَما تسيل عليه من حائط وسقف ، ورَضّه بما يُثقِلُه من طين السطوح ، وتقصف (١) جميع الخشب من حائط وسقف ، ورَضّه بما يُثقِلُه من طين السطوح ، وتقصف (١) جميع الخشب والسّنادات والعمد . وإذا كان فيها السّكانُ مَنعُوا هذه الأسبابَ العظيمة في الخراب ، وكانَ ما يُشعَدُونه بعد هذه الأشياء يسيرا بالإضافة إليها ، فكان البناءُ إلى العُمران أقربَ ، ومن الخراب أمعن الخراب أمنع الغراب أمن الخراب أمن المناء عليه المناء المناء

<sup>(</sup>۱) في النسان ، القلاع والقلاعة والقلاعة بالتشديد والتخفيف : قشر الأرض .. والطين الذي ينشق إذا نضب عنه الماء ، فكل قطعة منه قلاعة ، .

<sup>(</sup>٢) المازيب : جع مثراب ، وهو مصب ماء المطر ، كما في اللسان .

<sup>(</sup>٣) في الأصل ، تطره ، وألارواح . جمع ريح .

<sup>(4)</sup> في اللسان ، عرض الشيء . وسطه وتلحيته ، وقيل نفسه . .

<sup>(</sup>a) في الإصل من قيه . .

<sup>( ^ )</sup> في اللسان ، وكف البيت وكفا ووكيفا ووكوفا ووكفانا ، همثل وقطر ، وكذلك السطح ومصدره الوكيف والوكيف والوكيف

<sup>(</sup>٧) في الأصل ، وتقصفه منها جميع ، .

۱ ا 🗀 خلاصة التوحيدي 🗅

شسطرنج!

قال المأمون: وإنى لأعجب من أمرى: أُذَيْر أَفَاقَ الأَرْضِ وأَعجِزُ عن رُقْعة ، يعنى الشطرنج - وهذا معنى شائع في الناس ، فما السبب فيه ؟ فإنّه إنما عجب من خفاه السبب . المجواب

قال أبوعلي مسكويه ـرحمه اللهـ:

إنَّ الصناعاتِ لا يُكْتَفَى فيها بالعلم المتقدِّم ، والمعرفة السابقة بها حتى يُضاف إلى ذلك العملُ الدائم ، والارتياضُ الكثير ، وإلاَّ لَمْ يكن الإنسانُ ماهراً . والصانعُ هو الماهرُ بصناعته . ومثال ذلك الكتابةُ فإن العالِمَ بأصولِها وإنَّ كان سابِقَ العلم ، غزيرَ المعرفة إذا أَخَذَ العلم ولم تكن له دُرْبةُ انقطعَ فيها ، ولم ينفعه جميهُ ما تقدم من عِلْمِه بها . وكذلك حالُ الخياطةِ والبناءِ . وبالجملة كلُّ صناعةٍ مِهْنِيةٍ كَفيادةِ الجيش ، ولقاءِ الأقرانِ في الحروب ليس تكفى فيها الشجاعة ، ولا العلمُ بكيفيتها حتى يحصلَ فيها الارتياضُ والتذرّبُ فحينئذ تصيرُ صناعةً .

ولمّا كانَ الشطرنجُ أحدَ الأشياءِ الجاريةِ هذا المجرى من الصناعات لم يُكْتفَ فيه بالتدّبير ، ولا حُسْنِ التخيّل ، ولا جودةِ الرأى حتى تَنْضَافَ إلى ذلك مباشرةُ الأمرِ ، والدّرْبةُ فيه ؛ فإنّ لكلّ ضربةٍ يتغير بها شكلُ الشطرنج ضربةُ من الرسيل ١٠ مقابِلةً لها إما على غاية الصواب ، وإما بخلافه . ويُحتاجُ إلى ضبط جميع ذلك ، وتخيّل تلك الأشكال كلّها ضربة بعد ضربةٍ على وجوه تصاريفها ، وليس يمكن ذلك إلا مع دُرْبةِ ورياضة . .

#### لماذا استيحاش الانسان من تغيير اسمه؟

ما السبب في استيحاش الإنسان من نَقُل كُنْيَتِه أو اسجه ؟ فقد رأيتُ رجلا غير كُنْيَته لضرورة لِحقَّتُه ، وحال دَعَتْه ، فكانَ يَتَنكُرُ ويقُلَق ، وكان يُكْنَى أبا حفص فاكْتَنَى أبا جعفر ، وكان سيبُه في ذلك أنه قُصَدُ رجلا يتشيَّعُ فكرهَ أنْ يَعْرِفَه بأبي حفص .

وكيف صار بعض الناس يَمْقُت الشيءَ الأسبه دون عييه ، أو لِلَقَبِه دون جوهره ؟ وما النَّقُورُ الذي يُسْرِعُ إلى النفس من النَّبْزِ واللَّقب ؟

وما السُّكونُ الذَى يَرِدُّ عَلَى النَّفْس مَن النَّمْتَ؟ وما هما إلا متقاربان في الظاهر، مُتَذَانبِانِ في الوَهْم .

#### الجواب

قال أبو على مسكويه \_رحمه الله \_: إنَّ المعانَى تلزمها الأسماءُ ، ويعتادُها أهل الُّلغاتِ على مَرَّ الأيام حتى تصيرَ كأنها

<sup>(</sup>١) (الرسيل) الملاعب الذي يرسل القطع، أو يوجهها -

هى ، وحتى يَشُكَ قوم فيزعمون أنَّ الاسمَ هو المسمَّى ، وحتى زعم قوم أفاضلُ أنَّ الأسامى بالطباع تصير إلى مُطَابَقَة المعانى كأنهم يقولون إنَّ الحروف التى تُؤلَف لمعنى القيام أو الجلوس ، أو الكوكب أو الأرض لا يصلح لغيرها من الحروف أن تُسَمَّى به ، لأنَّ تلك بالطبع صارت له .

واضطر لأجل هذه الدعوى أنْ يشتغلَ كبار الفلاسفة في بمُنَاقضِتهم ، ووضْع الكتب في ذلك ، فليس بعجب أنْ يألفَ إنسانُ اسمَ نفسِه حتى إذا غُيِّر ظنَّ أنه إنما يُغيِّر هو ، وإذا دُعِي بغيرُ اسمِه فإنما دُعِي غيرُه ، بل يرى كأنما بُدِّل به نفسه .

ولقد سمعت بعض المُحَصَّلِين يستشير طيباً ، ويخاف فيما يشكُوه أنه قد أصابه الماليخوليا فقلت له : وما الذي أنكرْتُ من نفسك ؟

قال : يُخيَّلُ لي أن يميني قد تَحول شمالًا ، وشمالي يميناً ، لستُ أشكُّ في ذلك .

فلما امتد بى النظرُ فى مُساءَلَتِه وجدْتُه كانَ قد تَخَتَّم فى يمينه مدة للتَّقَرُّب إلى بعض الرؤساء من أصدقائه ، ثم لما فارقه لسفره اتَّفَقَتْ له إعادةً إلى التختَّم فى اليسار فعرَض له من الإلَّف والعادةِ هذا العارض .

فأعتبر بذلك يسهُل جواب مسألتك ، وتعلم ما في العادة من المُشَاكِلَة لما في

فَأَمّا كراهة الناس الشيء لأسيه ، أو للقبه ونبرّه ، فالجواب عنه قريب من الجواب عن هذه المسألة ، وذلك أنَّ الأسماء والألقاب أيضاً تكره لكراهة ما تدلُّ عليه للعادة الأولى ، فلو أنك نقلت اسم الفحم إلى الكافور فيما بينك وبين آخر لكان متى ذكر الفحم تصور السواد ، ولم يَمنعه ما انتقل فيما بينه وبينك إلى مسمَّى آخر أبيض طيب المفحم تصور السواد ، ولم يمنعه ما اللهم إلا أن يكونَ تركيب المخروف تركيبا قبيحا ، الرائحة ، وذلك لأجل العادة ، اللهم إلا أن يكونَ تركيب المخروف تركيبا قبيحا ، والمحروف أنفسها مستهجنة فإنَّ الجواب عن ذلك قد مر في صور هذه المسائل مستقصى .

## لماذا هذا.. مع الهم؟

قال أبو حيان :

لم صار صاحب الهمُّ ، ومن غَلَب عليه الفكرُ في مُلِمٌ يولَعُ بمسَّ لحيته وربما نكت الأرض بإصبعه ، وعَبِثُ بالحصى ؟

وقد يختلف الحال في ذلك حتى إنك لتجد واحداً يحبُّ عند صَدْمَةِ الهمِّ ، ولَوْعَةِ الحزن جَمعاً وناساً ومجلساً مُزْدَحِماً ، يُريغُ بذلك تفريحاً ، ويجد عنده خفا . وآخرَ يفزع إلى المخلوة ، ثم لا يقع إلا بمكان موحش ، ونشر ضيَّقِ وطريقٍ غامض . وآخرَ يُؤْثِر المخلوة ولكنْ يَجِنُّ إلى بستان حَال ، وروض مُزْهر ، ونهر جار .

ثم تختلف ألحال بين هؤلاً، حتى إنك لتجد واحداً عند غاشية ذلك الفكر أضفى طبّعاً . وأذّكى قلباً ، وأذّكى قلباً ، وأحضَر ذهنا ، وحتى يعفظ علما قلباً ، وأحضَر ذهنا ، وحتى يعفظ علما جما ، ويستقبلَ أيامَه تُضحاً ، وآخر يُذْهَل ويْعْلَهُ ، ويزولُ عنه الرأيُ وينحيُّرُ حتى لو لهدى ما اهتدى ، ولو أمِرُ لما فَقِه ولو نُهِيَ لما وَبِهَ .

#### الجواب

قال أبو على مسكويه \_رحمه الله\_:

إن النفس لا تعطّل الجوارح إلا عند النوم لأسباب ليس هذا موضع ذكرها . والعقل يَسْتَهْجِنُ البطالة ، ولابدً من تحريك الأعضاء في اليقظة إما بقصد وإرادة ، وبصناعة ولأغراض مقصودة ، وإما بعبّث ولهو ، وعند غَفْلة وسهو ؛ ولأجل ذلك نَهَبَ الشريعة عن الغَفْلة ، ونهي الأدب عن الكسل ، وأُمِرَ الناس وسُوَّاسُ المدنِ بترك العطلة واشتغال الناس بضروب الأعمال .

ولقباحَةِ العطلَة ، ونفور العقل عنها اشتغل الفُرَّاغ بلعب الشطرنج والنَّرُد على سخافتهما ، وأخذِهما من العمر ، وذهابهما بالزَّمان في غير طائل ؛ فإنَّ الجلوسُ بلا شغل ولا حركة بغير ضرورة أمرُ يأباه الناس كافة لما ذكرناه .

فصاحب الفكر والهم لا تُتَعَطَّلُ جوارحُه ، وإنما ينبغى أنْ يتعوَّدُ الإنسانُ بالتأديب حركاتٍ جميلةً مثلَ القضيب الذي وُضِعَ للملوك ، وقد كُرِه ذلك أيضا ونُبب إلى

النَّزَقَ ، وجِعَل في جنس الوَلَع بالخاتم . فأما مسَّ اللّحيةِ وقلْعُ الرِّثْبر(۱) من الشَّوب فمعدود من المرض ؛ لأنه حركةً غيرُ منتظِمة ، ولا جاريةٍ على سُنَّة الأدب ؛ بل هو عبثُ يدلُ على أنَّ صاحبَه قد احْتَمَلَ حتى عَزَب عقلُه ، وذهب تمييزُه دفعة . ولا ينبغى ذلك لمن له تمييز ، وبه مُسْكَة أنْ يفعلُه ؛ بل يُنَبَّه عليه من نفسه ويتركه إن كان عادته .

فأما اختلاف الحال في الناس فيمن يُجبُّ الاجتماع مع الناس أو يحبُّ الخَلْوةَ وغير ذلك مما حكيتَه ، وذكرتَ أقسامَه فإن ذلك تابع للمزاج ؛ وذاك أن صاحب السَّوْداءِ والفكر السَّوْداوِيِّ يحبُّ الخَلْوةَ والتفرُّدَ ، ويأنسُ بذلك . وأما صاحب الفكر اللَّمَويُّ فإنه يُحب الاجتماع والناس ، وربما آثر النزَّهةَ والفرجة .

وأمًّا مَا حكيتَ عمن يصنع الشعر ، ويصنّفُ الرسالة ويَشْغَلُ نفسه بالعلوم فجميعُ ذلك إنما يكونُ بحسب عادةِ مَنْ يطرُقه الفكر : فإنْ كانَ قبل ذلك ممن يرتاض ببعض هذه الأشياء ، أو يُكْثِرُ الفكر فيها فإنه بَعْدَ وُرُودِ العارض يلجأ إلى ما كان عليه ، ويعود

<sup>(</sup>۱) الزئبر بكسر الزاء والباء مهمورْ ما يعلو الثوب الجديد مثل ما يعلو الخز والقطيفة . □ خلاصة التوحيدي □ ١٤٥

إلى عادته بنفْس ثاثرة مضطرة إلى الفكر فبنفُذُ فيما كان فيه . ولابدُّ أَنْ يصيرَ ذلك الفكرِ من جنسُ ما دَهَمَهُ ، أعنى أنه يقول القافيةَ ويصنَف في شِعْر آخرَ فيرده إلى الأهمَّ الذي يُقَلْقِلُه ويَحْفِزُه فيجيء كلامه وشعره أَحَدُّ وأَصْفَى مِما كان .

وأَما الذي يُذْهَل ويَعْلَمُ ويَتَحَبَّر فهو الذي لم يكنْ قبلَ وُرُودِ ذلك الشَّغْلِ عليه ممن لا يرتاض بشعر ولا ترسُّل ، ولا عادتُه أن يلجأ إلى فكره ويستعمله .

## لماذا انتصاب قامة الانسان؟

على ماذا يدل انتصاب قامة الإنسان من بين هذا الحيوان ؟ فقد قال أبو زيد البَلْخِي الفلسفي(١) كلاماً سأحكيه .

#### الجواب

قال أبوعلي مسكويه ـ رحمه الله ـ :

هذا الرجلُ الفاضلُ الذي ذكرتَهُ إذا كان يوجَدُ له كلامٌ في هذا المعنى ، فالأولى بنا أَن نَسْتَعْفِيَكَ الكلامَ فيه . وإذا كنتَ غيرَ مُعْفِينا ، فالأولى أن نكتفَى بالإيماء إلى المعنى دون الإطالة ، فنقول :

إِنَّ الحرارةَ إِذَا كَانَتَ مَادَّتُهَا لَطَيْفَةً مُوَاتِيةً فَى الرَّطُوبِة والاَسْتِجَابَةِ إِلَى الاَمتداد فَهِي تَمدُّ الجسمَ الذَى تعلَّقت به إلى جهتها \_أعنى العُلُو \_ مدًّا مستقيما , وإنما يعرِضُ الانكبابُ والميلُ إلى جهة الأرض لشيئين : إما لضعف الحرارة ، وإمّا لقلَّة استجابِة المادةِ التي تعلقتُ بها .

المادةِ التي تعلَقتُ بها . وأنت تَتَبِينُ ذلك وتَتَأَمَّلُه في الأشجار التي بعضها ينشعب بشعب مُرْجَحنَّةٍ نحو الأرض. .

وبعضِها ممتدُّةً على جهة الاستقامة إلى فوق.

وبعضُها مركّبة الحركة بحسب مُقاومة المادّة ؛ لأن حرَكة الشيء المركّب وما كان من الشجر والنباتِ مُمْتَدًّا على وجه الأرض عَيْرَ مُنْتصبٍ فهو لكثرة الأجزاء الأرضيّة فيه ، ولِضْعفِ الحرارةِ عن مَدّهِ نحو العُلُوّ.

وما كان من الشجر منتصِبا وقد تَشَعَبتُ منه شعبُ نحو الأرض ، ويمينا وشِمالا فلأن حركة النارِ والأرضِ قد تركّبتاً فحَدثَ منهما هذا الشكلُ المركبُ بَيْنَ الانتصابِ

<sup>(</sup>١) اسمه لحمد بن سهل ذكره أبو حيان التوحيدى في كتاب تقريط الجاحظ كما نقل ياقوت في معجمه ٢٩/٣ فقال « لم يتقدم له شبيه في الأعصر الأول ، ولا يقلن أنه يوجد له نظير في مستانف الدهر ، ومن تصفح كلامه في كتاب « أهسام العلوم » وفي كتاب « نظم القرآن » وفي كتاب « اختيار السير » في كتاب « نظم القرآن » وفي كتاب « اختيار السير » وفي رسائله إلى إخوانه ، وجوابه عما يسال عنه ويبده به وإن القول فيه لكثير » وكانت وفاة أبي زيد في سنة ولا ٢٢٧ هـ . راجع ترجمته في قهرست ابن النديم ص ١٩٨ - ١٩٩ وتاريخ حكماء الإسلام للبيهقي ص ٤٣ - ٣٤ ومعجم الادباء ٢٤/٣ مـ ٨٠ .

١٤٦ خلاصة التوحيدي 🗆

والارجِحْنَانِ .

وماكان من الشجر ممتدًا كالقضيب إلى فوق كالسَّرُو وما أشبهه فلأنَّ أجزَّاءه الأرضيَّة والرطوبة المائية فيه لطيفة ، والحرارة قوية فلم يمتنع من الحركة المستقيمة التي تحركها النار.

وإذا تأملتَ حقَّ التأمُّلِ هذه الأمثلةَ لم يَعْسُرُ عليك نَقْلُها إلى الحيوان إن شاء الله .

#### لم يضيق الانسان بالراحة ؟

لم يَضيقُ الإنسانُ في الراحةِ إذا توالتُ عليه، وفي النعمة إذا حالفته؟.

وبهذا الضَّيقِ إلى المرَّح والنَّزَوَان ، وإلى البَطَر والطَّغْيان ، وإلى التَّحَكُك بالشَّر والتَّمرُّس به حتى يقعَ في كلِّ مهوَى بعيد ، وفي كل أمْرٍ شديد . ثم يعضَ على أنامله غَيْظًا على نفسه بسوء اختياره ، وأسفا على تركه محمود الرأى ، ومجانبته نصيحة

النَّاصُحين مع ما يجدُ من الألم في صدره من شَمَاتَةِ الشَّامَتِينَ . فيها السرُّ النَّزِي وِالمعنى المُوثِب ؟ ولذلك قالت العربِ في نوادر كلامها : تَزَتْ به البِطْنَةُ . أَيْ أَطْفَاهُ الشَّبِعُ ، وأَبْطَرَتْه الكِفَايَةُ ، وأَتْرَفَتْهُ النَّعِمةُ حتى بَطِر وأشِرَ ، واضطرب وانتشر . ومن أجل ذلك قال بعض السَّلَفِ الصالح ِ : العافيةُ ملكُ خفى لا يصبرُ عليها إلاّ وليَّ مُلْهَمٌ ، أو نبى مرسَلٌ .

هذا ، والناس مع الحتلافهم يجبون العافية ، ويميلون إلى الراحة ، ويَعُوذُون من الشُّرّ ، وممّا يُورَثُ منه ، ويُشْتَعُقّبُ عنه .

#### الجواب

قال أبو على مسكوية ـ رحمه الله:

السَّبِ في ذلك أنّ الراحة إنّما تكونُ عَن تَعَب تَقَدَّمها لا محالة . وجميعُ اللّذاتِ يظهر فيها أمّها راحاتُ من آلام . وإذا كانت الراحة إنما تكونُ عن تَعَب فهى إنّما تُسْتَلَلْ وتُسْتَطَابُ ساعة يَتَخَلَّصُ من الشيء المتعبِ . فإذا اتصَّلت الراحة ، وذهب آلمُ التّعبِ لمُ تكن الراحة موجودة ، بل بَطَلَت وبَطَل معناها . ومع بُطلانها بُطلانُ اللّذة . ومع بُطلانُ اللّذة ومع بُطلانُ اللّذة إلى اللذة التي يجهل حقيقتها . أعنى أنه يَشْتاق إلى معنى اللّذة ويَجْهَلُ أنها راحة من آلم . فصار الإنسانُ كانه يشتاق إلى تعب ليستريح معنى اللّذة ويَجْهَلُ أنها راحة من آلم . فصار الإنسانُ كانه يشتاق إلى تعب ليستريح

وهذا المعنى إذا لاخ للعالم به وتَبَيَّنه لم يَشْتَقُ إلى اللَّذَة بتَّة ، وصار قُصَارَاه إذا آلمه الجوع أَن يُداويه بالدواء الذي يُسَمَّى الشَّبَع لا أنه يقصد اللذة نفسها بل يرى اللذة شيئاً تابعاً لغرضه لا أنها مقصودة الأول ، ولذلك يَزُهَدُ العالمُ في الأشياء البدنية ، وهي ما يتصل بالحواسُ وتسمَّى لذيذة . فأمّا الجاهل فلأنّه يعترض له ما ذكرنا بالضرورة صار يقع فيه دائماً ، فيحصل في هُموم وآلام وأمراض لا نهاية لها . وعاقبة جميع ذلك النّدَمُ والأسفُ .

## لماذا يثقل الخطر على الانسان

لم صار الحَظُرُ يثقلُ على الإنسان؟ وكذا الأمْرُ إذا وَرَدَ أَخَذَ بِالمِخْنَق، وسدُ الكَظَم. وقد علمتَ أنَّ نظامُ العالم يقتضى الأمرَ والنَّهَى، ولا يَتِمَّانِ إلا يآمرِ وناهٍ، ومأمورٍ ومنَّبيّ. وهذه أركانُ ودعائمُ . ولكن ههْنَا مَكْتُومَةُ بالإشْرَافِ عليها يَكْمُلُ الإنسانُ فَيَعْرِفُ المُلْتُبِسَ منَ المُتَخَلِّصِ .

#### الجسواب

قال أبو على مسكويه ... رحمه الله :

إِنَّ الأَمرَ الذَى أُوماُتَ إِلَيه والحَظْرَ إِنَمَا يَقعانَ فِي جنسِ الشَّهواتِ التِي تَجَّمَحُ بالإنسانِ إِلَى اللَّمائح ، وبلزوم الأعمال ِ التِي فيها مشقّة وتؤدِّى إلى المصالح .

ولمّا كان الإنسانُ ميلُهُ بالطبع إلى تَعَجَّل الشهوات غيرَ ناظرٍ فى أَعْقَابٍ يومه ، وإلى الْهُويْنَى والرّاحِة فى عاجل اليوم دونَ ما يُكْسِبُ الراحة طُولَ الدّهر - ثَقَل عليه حَظْرُ شهواتِه ، والأمرُ الذي يَردُ عليه بالأعمال التي فيها مشقة .

وهذه حال لازمةً للإنسان منذُ الطُّفُولةِ ، فإنَ أَثْقَلَ الأشياءِ عليه مَنْعُ والِدَيْه مَأْرَبَه ، وأَخْذُهُما إِيّاه بكُلَفِ الأعيال النَّافعة ، ثم إذا كَمُل صارَ أثقلُ الناس عليه طبيبَه ومعالجَه ، ونَصِيحَه في المِشورة ، وسلطانَه الذي يأخذه بمنافعِه ومصالحِه .

وهذه حالُ الناس المُنقَادين لشَهَواتهم ، المُتَّبِعين لأهوائهم .

وقد يقع فيه الجِيدُ الطّبِع ، الصحيحُ الرّويَّةِ ، القوى العزيمةِ فلا يأتى من الأمور إلا أَجلَها ، قَامِعاً لِهَوَاه ، مُتَحمَّلا ثقلَ مئونةِ ذلك ، لما ينتظره من حُسن العاقبةِ وإحْمَادِها . ومثل هذا قليل ، بل أقلُ من القليل ، وليس إلى أمثاله يوجَّه الخطابُ بالأمر فى النهى ، ولا إياه الحُوَّف بالوعْد والوعيد ، وأنْذِر العذابَ الأليمَ .

١٤٨ 🗆 خلاصة التوحيدي 🗅

## لماذا يرتبك الخطيب على المنبر ؟

ما السبب فى أن الخطيب على المنبر ، وبين السّهاطين وفى يوم المحفل ـ يغتريه من الحصر والتُتعَثّم والحَجل فى شيء قد حَفِظَة وأَنْقُته ، ووَبْقَ بعسته وتَقَائِه ؟ والخبجل فى شيء قد حَفِظَة وأَنْقُته ، ووَبْقَ بعسته وتَقَائِه ؟ أَثْرَاه مَا الذّى يَستَشْمِر حتى يَضِلُ ذَهْنَه ، ، ويَعْصِيه لِسَانُه ، ويتحيّر بالله ، ويُمْلك عليه أمرة .

#### الجسواب

قال أبو على مسكويه ـ رحمه الله :

إِنَّ انصرافَ النفسِ بالفِكْر إلى جهة من الجهات يعَوْقهُ عن التصرُّف في غيرها من الجهات ، ولذلك لا يقدِرُ أحد أَنْ يجمعَ بين الفكر في مسألة هندسَّية وأخرى نحوِّية أو شِعْرِيّة . بل لا يتمكنُ أحد من تدبير أمرٍ دُنيوي ٍ .

السؤال ؟!

لم صارتُ أبوبُ البحّٰثِ عن كل شيء موجودٍ أربعةً ؟ وهي : هل ، والثان ما ، والثالث أيّ ، والرابع لِمَ .

#### الجسواب

قال أبو على مسكويه \_ رحمه الله :

لأنَّ هذه الأشياءَ الأربعةَ هي مبادىء جميع الموجودات وعِلَلُها الْأُوَلُ. والشُّكُوكُ إنما تعرضُ في هذه ، فإذا أُحيطَ بها لَمْ يبقَ وجهُ لدخول شك .

وذلك أنّ الْمبدأ الأوّلَ في وجودِ الشيءِ هو ثَبَاتُ ذاتِه ، أعنى هُويَّتُه التي يُبْحَثُ عنها بهل ، فإذا شَكَّ إنسانٌ في هُوِيَّةِ الشيء ، أيْ في وجود ذاتِه لم يُبْحَثُ عن شيء آخر من أمره .

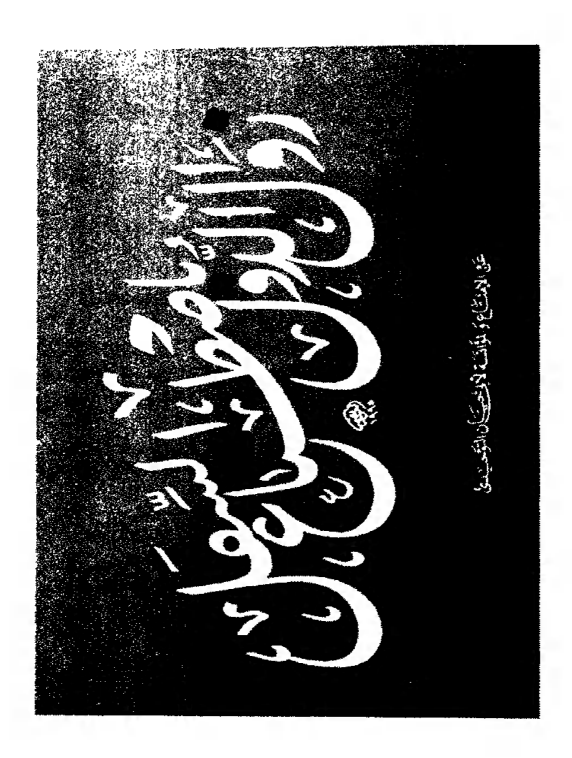
فإذا زال عنه الشُّكُ في وجوده ، وأثْبَتَ له ذاتا وهوَّية جاز بعد ذلك أنْ يَبْحَثُ عن المبدأ الثاني من وجوده وهو صورتُه ، أعنى نوعَه الذي قَوْمَه ، وصار به هو ما هو ، وهذا هو البحث بما ، لأنّ ما هي بَحْثُ عن النوع ، والصورةِ المقّومة .

فإذا حَصَّلَ الإنسان في الشيء المحجوبِ عنه هذين ، وهما : الوجودُ الأوَّلُ والهُوَّيةُ التي بحث عنها التي بحث عنها التي بحث عنها بهل ، والوجودُ الثاني وهو النوعيَّةُ أعنى الصورةَ المقوَّمةَ التي بحث عنها بها .. جاز أنْ يَبْحَثَ عن الشيء الذي يُبيَّزُه من غيره ، أعنى الفصل ، وهذا هو المبدأُ الثالث ، لأنّ الذي يميزًه من غيره هو الذي يُبْحَثُ عنه بأيّ ، أعنى الفصلَ الذاتي له .

فإذا حَصَّلَ من الشيء المبحوثِ عنه هذه المبادىءَ الثلاثةَ لَمْ يبنَ في أمرِه ما يَعْتَرِضُه شك ، وصحَّ العلْمُ به إلا حال كمالِه ، والشيءَ الذي من أجله وُجِدَ ، وهذه العلَّةُ الأخيرةُ التي تسمَّى الكهالية وهي أشرفُ العلل . وأرسططاليسُ هو أوَّلُ من نبَّه عليها واستخرجها ، وذاك أنَّ العللَ الثلاثَ هي كلَّها خَوادِمُ وأسبابُ لهذه العلَّةِ الأخيرةِ ، وكأنها كلَّها إنما وُجِدَتُ لها ولأجِلها . وهذه التي يُبْحَثُ عنها بِلَم .

فإذا عُرِفَ لِمُ وَجِدَ ، وما غرضُه الأخيرُ ، أعنى الذي وُجِدَ مَن أَجْله ـ انقطعَ البحثُ ، وحَصَل العلمُ التامُ بالشيء ، وزالت الشكوكُ كلها في أمره ، ولَمْ يبقَ وجه تشوقُه النفس بالرَّوية فيه ، والشّوقِ إلى معرفته ، لأن الإحاطة بجميع عِلِلهِ ومباديْه واقعة حاصلة ، وليس للشّكُ وجه يتطرُقُ إليه ، فلذلك صارت البحوث أربعة لا أقل ولا أكثر .

李安泰



# المقابشيات

حبا للفلسفة ، وبعد أن تقدمت رؤيته في الحياة ، وبعد طرح الأسئلة في الهوامل والشوامل ، يضع أبو حيان المقابسات . والكتاب صورة دقيقة ليس لرؤية التوحيدي فقط ، ولكن للحالة الفكرية في

اعتمدنا على طبعتين ، الأولى لحسن السندوبي سنة ١٩٢٩ ، وطبعة محمد توفيق حسين الثانية الصادرة عن دار الأداب في بيروت سنة ١٩٨٩ .

بسم الله الرحمن الرحيم وما توفيقي إلا بالله . اللهم إليك نرغب فيما أنت أهله ، ومظنته ، ومعروف به . ونلتمس منك ما أنت واجده ، وقادر عليه ، ومأمول فيه . فهب لنا بجودك ومجدك روح القلب بنور العقل ، وسكون البال ببصيرة النفس ، ورخاء العيش بدرور الرزق ، وصنلاح الحال بفائض الخير ، وصواب الفضل بثبات العقل ، ويلوغ الغاية بصحة العزم ، ونيل المراد بدوام الصبر ، وبعد الصيت بحسن السيرة ، وتتابع الثناء بمرضى الطريقة ، وفاشى النعمة براتب العز ، وسلامة العاقبة بحيازة الفوز . واكفنا من اللسان فلتته ، ومن الهوى فتنته ، ومن الشر خطرته ، ومن الرأى غلطته ، ومن الظن خبطته ، ومن الطبع سورته ، ومن الثقة غدرته ، ومن الأمين روعته ، ومن العدو سطوته . وجنبنا معاندة الحق ، ومجانبة الصدق ، وشراسة الخُلْق ، ومذمة الخُلُق ، والعجب بالعلم ، والبهت بالجهل ، والاستعانة باللجاج ، والاخلاد إلى العاجلة ، والخفوق مع كل ربح ، واتباع كل ناعق . حتى نوحدك بسرائر سليمة من الشرك، ونقدسك بألسنة نفية من الهُجْر، ونتوجه إليك بقلوب صافية من الدغل، ونعبدك عبادة بريثة من الرياء خالصة باليقين، ونستجيب لك في كل سهل وعسير ، ونستربيح اليك في كل قليل وكثير ، وحتى نرى أن ما حرمنا من المال والثروة تخفيف عنا ، وما رزقنا من العلم والحكمة تشريف لنا ، وحتى نعتقد أنك لم تسد إلى إحد من خلقك الاما هو لائق بالاهيتك، والا ماهو أخذ بأوفر الأنصباء من غامر جودك وسابغ نعمتك وحاضر صنعتك ، لانك الله العزيز الحكيم ، الجواد الكريم، الرؤوف الرحيم.

أطال الله حياتك ، وأعز قدرتك ، وأكرم مثواك ، وقرن النجح بسعيك ، وضاعف منائحه قبلك وأدامها [لك] ، وذب عنها ما يكدرها عليك . لم يذهب على حظى فى البدار إلى رسمك ، والسَّرَع الى طاعتك ، فيما أشرت اليه ، وحضضت عليه ، من تصنيف أشياء من الفلسفة رويتها لك ، ونشرتها عليك ، وحطت بها رغبتك فيها ونشاطك لاقتنائها ، واضافة أشياء أخر ، تجرى معها وتدخل فى طرازها وتقوى عمدها وتدل على شرف جوهرها وانافة محلها ، عن مشائخ العصر الذى أدركته والزمان الذى لحقتهم فيه . ووائلة ما تلومت على جمعها فى كتاب ، واهدائها إليك فى أقرب وقت على أيسر وجه ، الا لغمرات هذه الدنيا ، واختلاف أحوال أهلها ، وتقلب ظلالها وأفيائها ووجى نجومها وأنوائها ، وقلة يقظة آبائها وأبنائها ، وانحطاط

٤٥١ أخلاصة التوحيدي □٠

رتبة بعد رتبة بأهلها ، (وفساد) حال بعد حال على المتعلقين بحبائها ، الحاليين لضرعها ، النادمين في عواقبها . فقد أصبحنا في هذه الدار وكانها هي قاع أملس أوبر أخرس . لم يبق من يرضى هديه ، أو يقتبس علمه ، أو يخطب عرفه ، أو يعتفى جوده ، أو يقدح زنده ، أو يستفاد لفظه ، أو يتوخى معانه ، أو يعرف حده ، أو يعرض أدب من الآداب عليه ، أو يباش بوجه من الوجوه اليه . وما ذاك الالتغل القلوب ، ودخل الأعراق ، وخلوقة الدين ، وغلبة القحة ، وارتفاع المراقبة ، وسقوط الهيبة ، ورفض السياسة ، والتبجح بالفحشاء والمنكر . ولعمرى مازالت الدنيا على سجيتها المعروفة وعادتها المألوفة ، ولكن اشتدت مؤونتها ، وتضاعفت رزيتها اليوم ، بفقد السائس الصارم ، وبعدم العابد العالم ، وبانقراض أهل الحياء والتكرم ، وبتصالح الناس على التعادى والتظالم . ولله جل وجهه وتقدس اسمه في هذا الخلق غيب الناس على التعادى والتظالم . ولا يقع القياس عليه ، ولا يهتدى الاحساس إليه ، لا يعرف قابه ، ولا يفتح بابه ، ولا يقع القياس عليه ، ولا يهتدى الاحساس إليه ، ومن أجله سقط الاعتراض ، ووجب التسليم والانقياد . وأدع هذا فإنه سلم طويل ، وفضاء عريض .

بل ما أخرت حاجتك إلى هذه الغاية ، مع تقاضيك بالتعريض والتصريح ، والمحاحك بالغداة والعشى ، وتلطفك بالشفيع بعد الشفيع ، الا لظنى بأنها تزيف على نقدك ، وتتبهرج بتقليبك ، ويبدو عوارها لعينك ، ويتجه عليها وعلى من أجلها ما شئت من طعنك ولائمتك . وفي السكوت ، أبقاك الله ، أمان من هذا كله . وليس القلم كاللسان ، ولا الخط كالبيان ، ولا مايذهب مع الانفاس كما يبقى وسمه بين الناس . فهذا وأشباهه كان يقص جناح العزم ، ويغض طرف النشاط ، ويغطى وجه الهمة ، ويكذب رائد الطمع ، ويلجلج لسان الرأى ، الى أن قال بعض من أثق بخلته ، وأستقبل مقاصدي برأيه ، ينبغى أن تتأتى لعمل ما أهلك فلان له وشرفك به ، وتخف إلى مراده ، وتعلم أن ائتمارك لأموه رشد وأثرة وجمال وزينة . وليس في فرش فضائل هؤلاء المشايخ ، وتحبير كلامهم ، عليك مؤونة غليظة ، ولا مشقة فادحة ، ولا كلفة شديدة . ولأنك ان لم تبلغ منها ذروة الخاصة غليظة ، ولا مشقة فادحة ، ولا كلفة شديدة . ولأنك ان لم تبلغ منها ذروة الخاصة رصف ، وتقريب بعيد ، وإيضاح مشكل ، لم تبخسه حظه من الحقيقة التي إليها انتهت المطالبة وعليها وقعت الارادة . فخفض عليك ، وخفف عنك ، فما بالأمر كل

هذه الصعوبة ، ولابك كل هذا العجز ، وقال أيضا : قد علم الصغير والكبير أن كلا يتنفس برئته ، وينشى بأنفه ، وينباع بساعده ، ويسبق الى غايته ، ويعمل على شاكلته ، ويجزى على قدر عمله ونيته واجتهاده . فوهب الى هذا الكلام قوة ولكن مدخولة ، وأفاء على نشاطاً ولكن ضعيفاً . فأقبلت على ما عرفتك من حالى ، فى ضيق صدرى ، وفقد أنسى ، وانسداد مذهبى ، أتألف ما شرد منها ، وأنظم ما انتثر منها ، وأرقع بجهدى وطاقتى شملها ، وأحلى بوسعى عطلها . ومن بذل لك مجهوده فقد حرم عليك ذمه ، ومن سعى الى مرادك شوطه فقد استحق منك ثوابه . هذا فى أواثل التعارف ، وفواتح التناصف . وارجو أن لا اخيس بين إرادتى الخير لك وبين اشتمالك بالكرم على ، إن شاء الله تعالى .

## المقابسة الأولى

#### نسداء قريب

سمعت أبا سليمان المنطقى يقول: بالاعتبار تظهر الاسرار، وبتقديم الاختبار يصح الاختيار، ومن ساء نظره لنفسه قل نصحه لغيره. وكما تنظف الآنية من وسخ ما جاورها ولابسها، ووضر ما خالطها ودنسها، لتشرب فيها، أو لتنظر اليها، وتستصحبها، وتحفظها، ولتكون غنياً بها، ولا تريدها الاطاهرة نقية صافية مجلوة، ومتى لم تجدها كذلك عفتها وكرهتها ونفرت عنها وطرحتها، لأن طبيعتك لا تساعدك عليها، ونفرتك لا تزول منها، وإباؤك لا يفارقك من أجلها، وقشعر يرتك لا تذهب من بشاعة منظرها، كذلك فاعلم أنك لا تصل الى سعادة نفسك، وكمال لا تذهب من بشاعة منظرها، كذلك فاعلم أنك لا تصل الى سعادة نفسك، وكمال وصرفها عن ظلمة هواك، وفطامها عن رضاع شهوتك، وصهالها من كدر جبلتك، وصرفها عن ظلمة هواك، وفطامها عن رضاع شهوتك، وحسمها عن الضراوة على سوء عادتك، وردها عن سلوك الطريق الى هلكتك وتلفك ونبوذك واضمحلالك. ودعيت الى غاية شريفة، وهيئت للرجة رفيعة، وحليت بحلية رائعة، ونوجيت ودعيت الى غاية شريفة، وهيئت للرجة رفيعة، وحليت بحلية رائعة، ونوجيت بكلمة جامعة، ونوديت من ناحية قريبة.

ثم قيل : وهذا يوضح بمثال . وليكن ذلك المثال ملكاً في زمانك وبلادك . واسع الملك ، عظيم الشأن ، بعيد الصيت ، شائع الهيبة . معروفاً بالحكمة . مشهوراً بالحزامة ، متصل اليقظة ، قد صح عنه أنه يضع الخير في موضعه ، ويوقع الشر في موقعه ، عنده جزاء كل سيئة وثواب كل حستة ، قد رتب لبريده أصلح الأولياء له . وكذلك نصب لجباية أمواله أقوم الناس به ، وكذلك عمارة الأرض أنهض الناس بها . والصحهم فيها، وشرف آخر بكتابته بحضرته، وآخر بُخلافته ووزارته في حضره وسفره . اذا نظرت الى ملكه وجدته موزونا بسداد الرأى ومحمود التدبير ، وأولياؤه حواليه ، وحاشيته بين يديه ، وكل يخف الى ما هو منوط به ، ويستقصى طاقته فيه ويبذل وسعه دونه . والملك يأمر وينهى ، ويصدر ويورد ، ويحل ويعقد ، وينظم ويبلد، ويعد ويوعد، ويبرق ويرعد، ويعدم ويوجد، ويخلع ويهب، ويعاقب ويثيب ، ويفقر ويغني ، ويحسن ويسيء . فقد علم صغير أوليائه وكبيرهم ، ووضيع ا رعاياه وشريفهم ، ونبيه الناس وخاملهم ، أن الرأى الذي تعلق بأمر كذا صدر من الملك الى كاتبه لأنه من جنس الكتابة وعلائقها ومايدخل في شرائطها ووثائقها ، والرأى الآخر صدر إلى صاحب بريده لأنه من جنس أحكام البريد وفنونه وما يجرى في حلبته ، والأمر الآخر ألقي إلى صاحب المعونة لأنه من جنس ما هو مرتب له ومنصوب من أجله ، والحديث الآخر صدر الى القاضى لأنه من باب الدين والحكم والفصل، وكل هذا مسلم إليه ومعصوب به لا يفتات عليه في شيء، ولا يستبد بشيء دونه. قالأحوال على هذا كلها جارية على إذلالها وقواعدها في مجاريها لا يزل منها شيء إلى غير شكله ، ولا يرتقى إلى ما ليس من طبقته وهكذا ما عدا جميع ما حددثاه باسمه وحلّيناه برسمه . فلو وقف رجل له من الحزم نصيب ، ومن البقظة قسط ، على هذا الملك العظيم ، وعلى هذا الملك الجسيم ، وسدد فكره ، وحدد وهمه ، وصرف ذهنه ، وتصفح حالًا [ حالًا ] وحسب شيئًا شَيئًا ، وقدر أمرأ أمرأ ، وتَأْمَلُ بَابًا بَأْبًا ، وتخلل بيتًا بيتًا ، ورفع سجفًا سجفًا ، ونقض وجهًا وجهًا ، لأمكنه أن يعلم بما يشمر له هذا النظر، ويثيره هذا القياس، ويصيده هذا الحدس، ويقع عليه

<sup>(</sup>١) من المقابسة الثانية .

هذا الامكان، ما يستعمله هذا الملك غدا، ويبتديه بعد غد، وما يتقدم به الحرب شهر ، وما كاد يكون منه الى سنة وسنين ، لأنه يفلي الأحوال فلياً ، ويجلوها جلواً ، فيقايس بينها قياساً ، ويلتقط من الناس لفظاً لفظاً ، ولحظاً لحظاً ، ويقول في بعضها ـ رأيت الملك يقول كذا وكذا ، وهذا يدل بعد على كذا وكذا . وإنما جرَّأه هذه الجرأة على هذا الحكم والبت لأنه قد ملك لحظ الملك ولفظه ، وحركته وسكنه ، وتعريضه وتصريحه ، وجده وهزله ، وشكله وسنحنته ، وتجعده واسترساله ، ووجومه ونشاطه ، وانقباضه وانبساطه ، وغضبه ومرضاته ، ونادره ومعتاده ، وسفره وحضره ، وبشره وقطوبه . ثم يهجس في نفس هذا الملك يوماً هاجس ، ويخطر بباله خاطر ، فيقول : أريد أن أعمل عملًا ، وأوثر أثراً ، واحدث حالًا ، لا يقف عليها أولياتي ولا المطيفون بي ولا المختصون بقربي ولا المتعلقون بحبالي ولا أحد من أعدائي والمتتبعين لأمرى والمحصين لأنفاسي والمترقبين لعطاسي ، ولا أدرى كيف افتتحه واقترحه ، لأني متى تقدمت في ذلك بشيء الى كل من يلوذ بي ويطيف بناحيتي ، كان الأمر في ذلك نظير جميع أمورى ، وهذا هو الفساد الذي يلزمني تجنبه ويجب على التيقظ فيه . فيقدح له الفكر الثاقب ، والذكاء اللاهب ، أنه ينبغي أن يتأهب للصيد ذات يوم . فيتقدم بذلك ويذيعه ويطالب به . فيأخذ أصحابه في أهبة ذلك واعداد الآلة . فاذا تكامل ذلك له اصحر للصيد ، وتشوف له ، وتقلب له في البيداء ، وصمم على بعض ما يلوح له ، وأمعن وراءه وركض خلفه جواده ، وبدد في طلبه بدده ، ونهي من معه ان يتبعه . حتى اذا أوغل في تلك الفجاج الخاوية والمدارج المتباينة ، وتباعد عن متن الجادة وواضح المحجة ، صادف انساناً فوقف عليه وحاوره وفاوضه فوجده حصيفاً محصلًا يتقد فهماً وينقد إفهاماً . فقال له أفيك خير؟ فقال نعم! وهل الخير إلا فيّ ، وعندى ، والا معى ؟ ألق الى ما بدا لك ، وخلنى وذلك . فقال : ان الواقف عليك ، المكلم لك ، ملك هذا الأقليم ، فلا ترع واهدأ ولا تقلق فيكفر له عند سماع هذا ، ويقول : لسعادة قيضتني لك ، والجد اطلعك علي . فيقول له الملك : انى أريد أن اصطنعك لأرب في نفسى ، وأبلغ بك ان بلغت ذاك لي ، وأريد منك ان تكون عيناً على نفسك ذكية ، وصاحباً لى نصوحاً ، فقم لى بذلك جهدك ووسعك ، واطو سرى هذا عن سانح فؤادك فضلاً عما سوى ذلك . فاذا بلغ منه غاية الوثيقة"

والتوكد ألقى اليه عجرته وبجرته ، وبعثه على السعى والنصح وتحرى الرضى . ووصاه بما أحب وأحكمه، وأزاح علته في جميع ما تعلق المراد به ولا يتم الا بحضوره . ثم ثني عنان دابته إلى وجه عسكره وأوليائه ، ولحق يهم . وتعلُّل بقية نهاره في قضاء وطره من صيده . ثم عاد إلى سريره في داره ومقره في ملكه . وليس عند أحد من رهطه وبطانته وغاشيته وحاشيته وخاصته وعامته علم بما قد أسره الى ذلك الكهل الصحراوي وبما حادثه فيه. والناس على سكناتهم وغفلاتهم حتى أصبحوا ذات يوم عن حادث عظيم ، وأمر جسيم ، وشأن هائل ، وعارض محير . فكل عند ذلك يقول: ما أعجب هذا! من انتصب لهذا؟ وكيف تم هذا؟ هذا صاحب البريد وليس عنده منه أثر ، وهذا صاحب المعونة وهو عن الخبرة به بمعزل ، وهذا الوزير الأكبر وهو متحير ، وهذا القاضي وهو متفكر ، وهذا حاجبه وهو ذاهل . وكل عن الأمر الذي دهم مشدوه ، ومنه متعجب . وقد قضى الملك مأربته ، وأدرك حاجته ، وأصاب طلبته ، وبلغ غايته ، ونال أربه . كذلك ينظر هذا المنجم الي زحل والمشترى والمريخ والشمس والزهرة وعطارد والقمر، والى البروج وطبائعها، والرأس والذنب وتقاطعهما ، والهيلاج والكدخداه ، والى جميع ما داني هذا وقارب وكان له فيه نتيجة وثمرة ، فيحسب ويمزج ويرسم ، وتنقلب عنه أشياء كثيرة من سائر الكواكب التي لها حركات بطيئة وآثار مطوية ، فينبعث مما أغفله وأهمله وأضرب عنه ولم يتسع له ما يملك عليه حسه وعقله وفكره ورويته ، حتى لا يدرى من أبن أتى ، ومن أين دهي ، وكيف انفرج عليه الأمر ، وانسد دونه المطلب ، وفاته المطلوب ، وعزب عنه الرأى . هذا ولا خطأ في الحساب ، ولا تقصير في قصد الحق . وهذا كي يلاذ بالله عز وجل في الأمور ، ويعلم أن الله مالك الدهور ، ومدبر المخلائق ، وصاحب الدواعي والعوائق ، والقائم على كل نفس ، والحاضر عند كل نفس ، وأنه اذا شاء نفع وان شاء ضر ، وإذا شاء عافي وإذا شاء أسقم وإذا شاء أغني وإذا شاء أفقر ، وإذا شاء أحيا وإذا شاء أمات ، وانه كاشف الكربة والمؤنس في الغربة ، وانه مجلَّى الغمة وصارف الأزمة، ليس فوق يده يد، وهو الأحد الصمد على الأبد والسرمد .

## المقايسة الخامسة الزمان والمكان

قلت لأبى بكر القومسى ، وكان كبيراً فى علم الأوائل : بأى معنى يكون هذا الزمان أشرف من هذا الزمان ، وهذا المكان أفضل من هذا المكان ، وهذا الإنسان ؟ فقال : هذا يسوغ بإضافة الزمان إلى سعادة سابغة ، وخير أشرف من هذا الإنسان ؟ فقال : هذا يسوغ بإضافة الزمان إلى سعادة سابغة ، وخيرا غامر ، وبركة فائضة ، وخصب عام ، وشريعة مقبولة ، وخيرات مفعولة ، ومكارم مؤثرة ، من جهة شكل الفلك بما يقتضيه بعض أدواره . وكذلك المكان إذا قابله أثر من هذه الأجرام الشريفة والأعلام المنيفة . فأما الزمان ، الذى هو رسم الفلك بحركته الخاصة ، فليس فيه جزء أشرف من جزء وكذلك المكان لأنه رديف الزمان . ولا سبيل فى مثل هذه المسائل إلى معرفة الحقائق الا بالاضافة التى هى شاملة للعالم ، غالبة عليه ، من محيطه إلى مركزه . فأما الإنسان فلا شرف له أيضا على إنسان آخر من جهة حده الذى هو الحياة والنطق والموت ، لأن الحد فى كل واحد واحد . فاذن لاشرف من هذا الوجه . فان اعتبر بعد هذا فعل هذا ، وفعل هذا ، من جهة الاختيار والايثار والاكتساب والاجتلاب ، فذاك يقف على الاشرف فالاشرف ، والأعلى ، بحسب ما يوجد منظوما فيه ، نافعا لغيره ، واقعا موقعه الأخص به .

# المقابسة السادسة اختلاف الألفاظ.. لماذا أحلى؟

قلت لأبى بكر القومسى ـ وكان كبير الطبقة فى الفلسفة ، لزم يحيى بن عدى ومانا ، وكتب لنصر الدولة ، وكان حلو الكتابة ، مقبول الجملة : ما معنى قول بعض الحكماء : الألفاظ تقع فى السمع فكلما اختلفت كانت أحلى ؟ [ والمعانى تقع فى النفس فكلما اتفقت كانت أحلى ] . فقال : هذا كلام مليح ، وله قسط من الصواب والحق . ان الألفاظ يستمليها السمع ، والسمح جس ، ومن شأن الحس التبدد فى نفسه والتبديد فى نفسه . والمعانى تستفيدها النفس ، ومن شأنها التوحد بها ، والتوحيد لها ، ولهذا تبقى الصورة عند النفس قنية وملكة ، وتبطل عند الحس بطولا ، وتمحى امحاء . والحس تابع للطبيعة ، والنفس متقبلة للعقل . فكأن الألفاظ بطولا ، وتمحى امحاء . والحس تابع للطبيعة ، والنفس متقبلة للعقل . فكأن الألفاظ

على هذا التدريج والتنسيق من أمة الحس ، والمعانى المعقولة له من أمة انعقل . فالاختلاف فى الأول بالواجب ، والاتفاق فى الثانى بالواجب . وبالجمئة الألفاظ وسائط بين الناطق والسامع ، فكلما اختلفت مراتبها على عادة أهلها كان وشيها أروع وأجهر . والمعانى جواهر النفس ، فكلما إثتلفت حقائفها على شهادة العقل كانت صورتها انصع وأبهر . وإذا وفيت البحث حقه فان اللفظ يجزل تارة ويرق أخرى ، ويتوسط تارة ، بحسب ملابسته التى له من نور النفس ، وفيض العقل ، وشهادة الحق ، وبراعة النظم . وقد يتفق هذا التعديل لانسان بمزاجه الصحيح ، وطبيعته الجيدة ، واختياره المحمود ، وقد يفوته من هذا الوجه فيتلافاه بحسن الاقتداء بمن الجيدة ، واختياره المحمود ، وقد يفوته من هذا الوجه فيتلافاه بحسن الاقتداء بمن وصورته المعانى اليه ، فيكون اقتداؤه حافظا عليه نسبة البيان على شكله المعجب وصورته المعشوقة . ومدار البيان على صحة التقسيم ، وتخير اللفظ ، وزينة النظم ، وتقريب المراد ، ومعرفة الوصل والفصل ، وتوخى المكان والزمان ، ومجانبة العسف وتقريب المراد ، ومعرفة الوصل والفصل ، وتوخى المكان والزمان ، ومجانبة العسف والاستكراه ، وطلب العفو كيف كان .

#### المقانسة السابعة

## لماذا لاينكتم السر؟

قيل لأبى سليمان ، وقد جرى كلام فى السر وطيه والبوح به ، ما السبب فى أن السر لا ينكتم البتة ؟ فقال : لأن السر اسم لأمر موجود قد ضرب دونه حجاب ، وأغلق عليه باب ، فعليه بالكتمان والطى والخفاء والستر مسحة من العلم ، وهو مع ذلك موجود العين ثابت الذات محصل الجوهر ، فباتصال الزمان وامتداد حركة الفلك يتوجه نحو غاية هى كماله ، فلابد له اذا من النمو والظهور ، لأن انتهاءه اليهما ووقوفه عليهما ، ولو بقى مكتوما خافيا أبدا لكان والمعدوم سواء ، وهذا غير سائغ ، أعنى أن يكون الموجود معدوما ، ولو قبل الوهم هذا لقبل أن يكون المعدوم موجودا . وهذه مسألة فى الهوامل ولها جواب فى الشوامل . لكن هذا القدر مستفاد من هذا الشيخ الفاضل . ومر أيضا فى كلامه أن الحجاب المضروب على هذا السريرث ويخلق ، الفاضل . ومر أيضا فى كلامه أن الحجاب المضروب على هذا السريرث ويخلق ، لأنه لا يبقى على هيئته الأولى يوم يقع سرا ، ويحدث مكتوما . ثم قال · هذه الخواطر والسوانح ، على لطفها ودقتها وشدة خفائها وغموض مشاربها ، تبدو وتظهر وتقوى وتكثر ، حتى يعرف منها الشيء بعد الشيء ، باللحظ والسحنة والتلفت

وضروب شكل الوجه ، فكيف ما ابتذله اللسان ، ونسخته العبارة ، وظعن من مكان إلى مكان .

## المقايسة الثامنة

#### الموت والحياة

سمعت الأنطاكي أبا القاسم ، وكان يعرف بالمجتبى ، يقول : الأسباب ألتى هي مادة الحياة هي في وزن الأسباب التي هي جالبة للموت . قيل له : فلم كان الموت على هذا أولى بالإنسان من الحياة ؟ فقال : لأن الموت طبيعي ، وكل طبيعي لا محيص عنه . وإنما أطلقنا الكلام الأول لأنك ترى من نجا من الموت بشيء وقع به غيره في الموت ، وتجد من تخلص إلى الحياة بشيء به وقع غيره إلى الموت . فلو استطيع حصر هذه الأبوأب لوجد ما به يموت من يموت في عدد ما به يحيى من يحيى .

ثم قال: وها هنا موت طبيعى معترف به فى مقابلته حياة طبيعية . وهكذا أيضا ها هنا موت عرضى وفى مواجهته حياة عرضية . فالموت الطبيعى قد قامت به الشهادة من الكافة . فأما الحياة الطبيعية فحياة العقل بالعقل . والموت العرضى الجهل الشائع فى الإنسان . فأما الحياة العرضية فحس الإنسان وحركته بسلامة بدنه ، وسكون أخلاطه ، وقوة طبيعته ، وتصرف سائر ما هو مركب من جهته .

ثم قال: ومن فتح الله بصر عقله ولحظ هذه الحقائق، ترقى فى درجات المعارف وسلاليم الفضائل، وانتهى إلى أفق الروح والراحة، ونجا من هذه المعادن التى هى معادن العطب والتلف ومساكن الآفات والهلاك به وتفجر فى هذا الفصل بكل كلام شريف وبكل موعظة حسنة. وكان من القادرين على أمثاله، وممن قد أيده الله تعالى بتوفيقه ومعونته.

## المقابسة التاسعة

#### لماذا يتعصب صاحب العلم لعلمه؟.

سأل أبومحمد الأندلسي النحوي عيسى بن على الوزير ، وأنا عنده ، فقال : لم قال صاحب كل علم ليس في الدنيا أشرف من علمي الذي أنظر فيه ؟ هكذا نجد

الطبيب والمنجم والنحوى والفقيه والمتكلم والمهندس والكاتب والشاعر. قال: وإنا . لمكانى من النحو ، أقول هذا القول ، وهكذا أجد من سميت . فقال الشيخ عيسى بن على : هذا لأن صورة العلم في كل نفس واحدة ، فكل أحد يجد تلك الصورة بعينها ، فيمدح العلم بها ، ويظن أن تلك الصورة إنما هي لعلمه وحده ، وكذلك صاحبه . وتلك ، أطال الله بقاءك ، صورة العلم الأول . فأما إذا قسمت العلم ، كما قسمه أبوزيد أحمد بن سهل البلخي الفيلسوف في كتابه المسمى أقسام العلم ، وتتبعت مراتبه ، فائك تجد حيثنذ علما فوق علم ، بالموضوع أو بالصورة ، وعلما دون علم ، بالفائدة والثمرة . وهذا المعنى الذي أشير إليه يصح لك لو فرضت نفسك عالمة بكل شيء ، فكنت حينئذ لا يحضرك علم دون علم بل كنت تطلع على جميعه بنوع الوحدة مع اختلاف مراتبه من نواحي مواده وصوره وقوائده وثمره ، وكنت تجدها كلها واحدة . لأن حد العلم كان يشتق من كل فن منها على ما هو به من غير خلل عارض ولافساد واقع .

قال الأندلسى: قد كنا، أيها السيد، نترامى بهذه المسألة تحقيرا لها، وامتهانا لقدرها، وفيها هذا الجواب الذى لو رحل إليه من قطر شاسع، أو غرم عليه مال دثر، لكان ذلك دون حقه. وما أكثر ما يحقر الشيء فيصير صلة لشيء لا يحقر، لولا أن عمرى استهلكه النحو لكنت ألبس لهذا العلم صدار المنكمشين، واصبغ به نفسي صبغة المتحققين.

#### المقابسة العاشرة

#### الأفعال الالهية

قال أبو زكريا الصيمرى لأبى سليمان: إذا كان البارى تعالى لا يفعل ما يفعل ضرورة ولا اختيارا، فعلى أى نحو يكون فعله ؟ فانه ان كان كاستنارة الهواء عن الشمس فهو ضرورى، وان كان كفعل احدنا فهو اختيارى، وماخلا هذين فغير معقول، وما لا يعقل فغير مقبول.

فقال ابوسليمان : قد قال كبار الأوائل أنه تعالى يفعل بنوع اشرف من الاختيار . وذلك النوع لا اسم له عندنا ، لأنا إنما نعرف الأسماء التي قد عهدنا أعيانها ، وشبهنا

بها. والناس إذا عدموا شيئا عدموا اسمه ، لأن اسمه فرع عليه ، وعينه أصل له ، وإذا ارتفع الأصل ارتفع الفرع ، هذا مالا دفاع له ، ولا امتناع منه . وخواص الخواص معدومة الأسماء . ونحن نحس بمعان جمة ، وفوائد كثيرة ، لا نستطيع صرفها عن أنفسنا، وقد التبست بها، وقرت في أثنائها. ومع ذلك إذا حاولنا أسماءها عجزنا . بلى قد نعتاض من الأسماء الفائتة اشارات بصفات وتشبيهات تقوم لنا من بعد مقام الأسماء الفائتة ، ولكن لها فينا أعمال رديئة وإيهامات عندنا فاسدة ، ولكن ليس لنا في هذا بوجه من الوجوه حيلة . فمن جملة ذلك هذا الذي نحن فيه ، أعنى أنه قد صح بالبرهان أن فعل الله تقدس وعلا ليس باضطرار ، الأن هذا فعل عاجز ، ولا دافع لهذا القول . وليس باختيار أيضا لأن في الاختيار معنى قويا من الانفعال . وهذا مسلم عند من ألف شيئا من الفلسفة ، وشدا بعض علم الأوائل . فلم يبق بعد هذا الا انه بنحو عال شريف يضيق عنه الاسم مشارا إليه ، والرسم مدلولا به عليه . ولو قال لك رجل لم خبرت عن الله بالتذكير دون التأنيث ؟ لم يكن عندك الاأن تقول هذا ما أقدر عليه وليس عندى لما هو حقه في الخبر عنه اسم يخصه ، وأكثر ما أمكنني أني لم أنعته بما أنعت به الأنثي . وهذا لأن التذكير والتأنيث معنيان يوجدان فينا وفيما أشبهنا من ساثر الحيوان وهما منفيان عن الله تعالى من كل وجه وبكل وهم.

ثم قال: بعد هذا الذي أقدم من القول ، والذي أختاره في هذا الجواب ، مع هذا التضييق الواقع ، أن قولنا يفعل لا يصح معناه في الباري البتة . بل قولنا يفعل عبارة عن انفعال الأشياء له ، لأن الأشياء كلها مشتاقة إليه ، متوجهة نحوه ، مستأنسة به ، مقتبسة منه . وذلك أيضا لأن وجوده قد حرك الأشياء إلى ذاته ، وشوقها إلى قربه ، وبث الوسائط بينها وبينه . ثم ضرب مثلا يقال : ألا ترى إلى الطبل يضرب عند الرحيل من قبل الملك ، فترى كل احد قد تحرك حركة لائقة به موقوفة عليه نحو الملك ، من غير أن يكون قد تقدم إلى واحد واحد منهم بما هو إليه بل هو على الملك ، من غير أن يكون قد تقدم إلى واحد واحد منهم بما هو إليه بل هو على سكونه وحاله السالفة . وانما لاح لهم لائح فتحركوا مشتاقين متشبهين .

ثم قال : وينبغى أن يعلم أنه لا فاعل الا وهو يعتريه نوع من أنواع الانفعال في فعله ، كما أنه لا منفعل الا وهو يعتريه نوع من أنواع الفعل في انفعاله ، الا أن

الانفعال في الفاعل خفي جدا ، والفعل في المنفعل خفي جدا ، فلهذا لا يطلق على الفاعل الا الاسم الأخص له ، الأعم لجملته . وهذا وان كان الاطلاق والاستعمال على حد ما حقق القول فيه ، وأن المعقول لا سبيل إلى إنكاره ، وما عرف بالحقيقة ـ لا طريق إلى جحوده . فقد بان أنَّ قولنا يفعل ولا يفعل ، وفاعل وغير فاعل ، كلمات مطلقة على حد المجاز والعادة. المقابسة العشرون

بعد الموت

قال المجوسي ، وكان ذا حظ وافر من الحكمة ، لأبي الحسن محمد بن يوسف العامري ، وكان من أعلام عصره : أيها الشيخ ! إن أجد النظر في حال النفس بعد الموت مبنيا على الظن والتوهم . وذاك ان الإنسان كها يستحيل منه أن يعلم حاله قبل كونه ، [كذلك يستحيل أن يعلم حاله بعد كونه ] لأنه يصير مستقى علمه ومستنبط مراده عدماً ، والعدم لا يقتبس منه علم شيء بوجه ، ولا يستفاد منه معرفة حال ، لا فيها يتعلق بالحق ، ولا فيها يتعلق بالباطل .

فقال في الجواب : ليس النظر في حال النفس بعد الموت مبنيا على الظن ، وإن كان شبيها به . وليس يجب أن يثبت القضاء في هذا المعنى بالظن للمشابهة القائمة بينه وبين غيره ، لأن الفصل حاضر والفرق ظاهر . وذلك أن الإنسان لم يجهل حاله قط فيها سلف، لأن الطريق إلى تبين ذلك وتحصيله مسلوك، والشاهد على ثمره المطلوب قائم ، والتقريب يدل على ذلك في هذا الوقت . وإن كان البرهان في الصناعة موجودا إذا أخذت على ترتيبها الخاص لها في معرفة المنطق ، الذي هو آلة في استقراء الطبيعات التي هي مراق ، وفي معرفة النفس التي هي طلبة كل ناظر في علم ، وتحقق بنحلة . كان الإنسان أجزاء مبثوثة في هذا العالم ، فلما صمدت النفس لها ، حركت الطبيعة

على تأليفها ، وتوزيع الحالات المختلفة فيها ، وأعطتها النفس بوساطة الطبيعة صورة خصتها بها ، ودبرت أخلاطها ، وهيأت مزاجها ، فظهر الإنسان في الثاني بشكل غير الشكل الذي كان لأجزائه ، التي مردّها في آخر البحث إلى الهيولي ، بالقول المجمل .

والكلام في هذا ذو شعب وذوائب. ثم ان الإنسان، في معارفه التي يترقى في درجاتها ، يجد لنفسه قنية ليست كسائر القنيات ، وهيأة ليست كجميع الهيئات ، أعنى الحكمة التي هي علم الحق والعمل بالحق. فيجول طالبا لبقائها ، ناظرا وباحثا عن جقيقة ذلك ، حاثرا إلى أن يبلغ بفرط العناية ، وجودة الفحص ، وحسن مشاورة العقل ، إلى الحد الذي يفصح له بأن النفس ليست تابعة للمزاج ، ولا حادثة بالأخلاط ، بل هي مستبعة للمزاج ومقومة للأخلاط ، بوكالة الطبيعية التي هي ظل لما ، وقوة من قواها ، وأن النفس ليس لها استعانة بالبدن ، ولا بشيء منه ، وأنها خالصة لا شوب فيها ، وقائمة بجوهرها ، غنية بعينها عيا يفسدها ويحللها ويتخونها ويؤثر فيها . وكيف يكون ذلك وهي لا تنفعل البتة ؟ فيهذا وأشباهه ينفتح للانسان إن النفس يمكن أن يطلب علم حالها ، بعد مفارقة البدن ، بالأمر الطبيعي ، والسبب الضروري . فقد تجلي وانكشف ان البحث عن ذلك ليس بحثا عن عدم مطلق ، بل هو بحث عن أحوال منزلة مشهورة مرتبة محدودة . بل هو بحث عما تتصور غايته ، ويطمأن اليه ، تارة بالبرهان المنطقي ، وتارة بالدليل العقلي ، وتارة بالأيماء الحسي ، والأمر

وقال أيضا في هذا الموضع ما يجب إيراده ، وإن طال الفصل ، واسام ذكر ، رضى الله عنه ، ان الحسيات معابر إلى العقليات ، ولابد لنا ، ما دمنا باحثين عن حقائق العقل ولانقدر على أن نخلص إلى عالمه دفعة واحدة ، من سبل نسلكها ، ومثل نستصحبها ، وشواهد نستنطقها ونثق بها . ولو أمكننا الخلوص إلى عرصات العقل وبلاده ، لكان التفاتنا إلى الحواس فضلا . الا أننا متى أخذنا الأمثلة من الحواس فليس يجب أن نتشبث بها كل التشبث ، بل الذي يحكم به العقل ويقتضيه الحزم أن نأخذ الأمثلة من الحس ، فإذا وصلنا إلى العقل حينئذ فارقناها أغنياء عنها ، مستريحين منها ، ومن تموجها واضطرابها . ولما كنا بالحس في أصل الطبيعة ، لم ننفك منه ، ولما كنا بالفعل في أول الجوهر لم نجهل فضله ، فلهذا ما استغنى بالحس ولم يقض به ، ووصلنا إلى العقل ولم غتر عليه .

وهذا اقتضاه قول عرض في جملة كلامه ، وذلك أنه قال : في كل محسوس ظل من المعقول ، وليس في كل معقول ظل من الحس . ومتى وجدنا شيئا في الحس فله أثر عند العقل ، به وقع التشبه ، وإليه كان التشوق ، وبه حدث القرار . والإنسان متى لم يخلع آثار الحس خلعا ، لم يتحل بلبوس العقل تحليا . وإنما شق الاقرار بمعرفة حال النفس بعد الموت ، لأن الحس لم يساعد في تسليم ذلك بشهادة يسكن إليها ، وإن كان العقل قد استوضح ذلك بالأمثلة المضروبة في اقامة البينة عليها .

# المقابسة السادسة والعشرون

النوم واليقظة

سمعت أبا اسحاق الصابى يقول: رأيت ثابت بن قرة الحراني في المنام، قاعداً على سرير في وسط دحلتنا ، وحوله ناس كثيرون كان كل واحد منهم من قطر وهم على خلق مختلفة ، وهو يعظهم ويبتسم في خلال وعظه وكلامه . وحصلت عنه نكتة شريفة ، ذهبت عنى في اليقظة ، وساءني ذاك . وكنت اسرح بفكري كثيراً في الظفر به والوقوع عليه، فلا يعود بطائل. فلما كان بعد دهر، وبعد اختلاف أحوال، ذكرت أنه قال لي : خذ ياإبراهيم نمرة الفلسفة من هذه الكلمات الشافيات ، التي هي خير لك من أهلك وولدك ومالك ورتبتك . أعلم أن اليقظة التي لنا بالحس هي النوم ، والحلم الذي لنا بالعقل هو اليقظة . ولغلبة الحس علينا قد اتفقنا أن الأمر بخلاف هذا . وإلا فغلَّب العقل مكان الحس ينصدع لك الحق في هذا الحكم . فإذا وضح هذا فبالواجب ينبغي أن ينتقص من الحس وإن ظننا أن اليقظة من ناحيته . ويلتبس بالعقل وإن ظننا أن الحلم من ناحيته . فكان يقول أبو اسحاق : وهذه النكتة مفروشها واسع ، ولكن بقي أن تفهم منتفعاً بها ، وتسمع على وجه التقبل لها لا على ـ معنى الاعتراض عليها . الفلسفة هي لطائف العقل . فكل من لطف وصل إليها . ولطف الإنسان في طلبها هو تأتَّيه عند التفهم، وصبره عند الطلب، وثباته على السيرة التي ندب إليها المشفقون الناصحون . فإن النفس تزكو عند ذلك ، والصدر ينشرح ، والمخاطر يتوالى ، فلا يبقى حينئذ باب إلا انفتح ، ولامشكل إلا وضح .

## المقابسة السابعة والعشرون

#### نفس الانسان

سئل أبو سليمان : هل يجوز أن يقال الإنسان ذو نفس ، كما يقال : هو ذو ثوب ، وذو مال ؟ قال : أما على التحقيق فلا . وذلك أن الإنسان قد يكون ذا ثوب وذا مال ، وقد لا يكون ، ويستحيل أن يكون إنساناً إلا وهو ذو نفس ، لأنه بالنفس ما هو إنسان ، ولولا النفس لم يكن إنساناً ، فكيف يكون على هذا ذا نفس إلا على السعة والمجاز ؟ . .

قيل له: فهل تقول: إن النفس ذات إنسان ؟ قال: لا ، لانهاغنية عن الإضافة . الا ترى أنه لا يقال: إن الثوب ذو إنسان ، وإن اليد ذات إنسان ، كما يقال أن الإنسان ذو ثوب ، والإنسان ذو يد ، لأنه لا حاجة بالثوب للانسان ، وإنما الحاجة بالإنسان إلى الثوب واليد .

ثم قال : واعلم أنه ينبغي أن تفهم من قولنا الإنسان ذو نفس أنه بالنفس إنسان ، لأن الإنسان عرف بالنفس أنه إنسان . ومما يزيدك بياناً أنك إذا قلت الإنسان ذو نفس ، فقد اضمرت في الإنسان نفساً في الأول ، ثم ميزته بعد بقولك ذو نفس ، وذا رجوع فيما أعطيت . ألا ترى أنك إذا قلت : الإنسان ذو ثوب ، لم تضمر الثوب في الإنسان، بل تميزه منه حتى تكون اشارتك إلى هذا غير إشارتك إلى هذا . فقد انكشف أن الإنسان لا يقال هو ذو نفس إلا على سعة وتجوّز . ومما يزيدك أيضاً استبانة أن معنى الملك يستحيل في هذا الكلام. وقولك الإنسان ذو ثوب إيضاح للملك ، والمالك غير المملوك . وليس كذلك الإنسان مع النفس ، فإنه لا يملك النفس، بل النفس تملكه. ألا ترى أنها تصرّفه، وتكلّفه، وتستعمله، وتستكمله. فاين معنى الملك ، الذي يقتضيه اللفظ ، في جميع نظائر هذا القول ؟ هذا يكون من أمرين مختلفين . أحد الأمرين كدر النفس بالجهل ، وظلمتها بالغباوة ، وانمحاء صورتها بصداً الدهر ، وقلة اقتناء المعارف ، وشدة انجرادها من العبر . وهذه حال دهماء الناس . وأما الآخر فهو أن تعلو النفس في مراتب المعارف ، وترتعي رياض العلم ، حتى تصير حالها في الحلم قسيمة حالها في اليقظة ، فلا يستفيد صاحب هذه النفس شيئاً بالمثال والتشبيه من ناحية الرؤيا، لا ستواء حاله في المنام واليقظة. وربما نحولت تلك القوة من المنام إلى الفراسة في اليقظة ، وإلى الكهانة ، حتى إذا حدس قرطس، وإذا طنَّ طن، وإذا وهم هجم، وإذا اعتبر عبَّر. وربما تحولت إلى ما يرفد العقل فقط ، باستخراج الدقائق ، وتأليف المقدمات ، واستنباط النتائج ، والوصول إلى سرارة الحق، ويحبوحة الصواب. وربما صارت الحال مصادفة للحقائق ، بزوال الوسائط ، من غير إعمال أداة ، وإحضار آلة . قال : وهذه كلها درجات النفس، تارة من ناحيتها بالبحث والتنقير والنظر والتقليب، وتارة بالوحى والإلهام والإلقاء والسنوح والموافقة والمصادفة ، وما جرى في نظائر هذه المعاني ، والتبس بما يكون شكلًا لها . وهذه حال تقع أولًا في مزاج مهيًّا ، وتركيب معدل ،

وطينة حرة ، ثم تظهر ثانياً بتهذيب النفس ، وتطهير الاخلاق ، وتصفية الأعمال ، وقمع المشهوات . وكل من كان قسطه من الحال الفلكية أوفر . كان مضاؤه في الحال المسترية أظهر . وهذا باب طويل الذيل ، مياس . وفيما وقع النص عليه ، ووصلت الإشارة إليه ، بلاغ لمن آثر رشده ، وقصد حظه ، وبذل سعيه ، وأم غايته . وفقنا الله لما نحب ، واستعملنا فيما يرضى ، إنه قريب مجيب .

#### المقابسة الثالثة والثلاثون

#### الحركة والسكون

سئل أبو محمد العروضى مرة عن الحركة والسكون أيهما أقدم ؟ فقال: أما عند الحس فالحركة أقدم ، وأما عند العقل فالسكون أقدم . وبعد : فالسكون عدم الحركة . وكل حس فقوامه بالحركة ، وكل عقل فصورته بالسكون ، ونظامه بالهدوء ، وخاصته بالطمأنينة ، وأثره بالقرار ، وقوته باليقين . وكأنه من فيض العلة الأولى وجوده ، لأن هذا النعت لكل ما دونه بالاستعارة ، وله بالواجب والحقيقة . والسكون عند العقل عدم الحس ، والحركة عند الحس تأثير العقل ، وأطال إطالة شذً بها عنى أكثر قوله .

وسمعت أبا سليمان يقول ، ما هو جار مع هذا القول ورفد له ، قال : سكون العقل في نوع الحركة ، وحركة الحس في نوع السكون ، لأن حركة الحس إلى الاضمحلال والنكود ، وسكون العقل إلى الكمال والمحصول . وقال أيضا : إن الحركة التي يعتقد لها ضد ، أعنى السكون ، هي الحركة التي في بلاد الحس . فأما الحركة التي للعقل بنوع السكون فلا ضد لها بوجه ، لأن العقل كل بمعنى واحد ، وواحد بمعنى كل ، وله هذا باشتمال العلة الأولى عليه ، واقتباسه منه . وقد وضح أن السكون عدم ما ، فكيف يكون هناك عدم ؟ كما وضح أن الحركة ها هنا عدم ما ، فكيف يكون هناك عدم ؟ كما وضح أن الحركة ها هنا عدم ما ،

قيل له في هذا المكان: فالعالم ساكن أو متحرك ؟ قال: لو كان متحركاً الحركة المعروفة لقلق، وارجحن، ومال، وتهافت. ولو كان ساكناً لبقى كذلك على حال. ولكنه متحرك حركة استدارة، فلذلك ما يظن به السكون، وساكن سكون قابل للفيض، ولذلك ما يظن به الحركة. فالتشوق حركة ما ولكن عقلية، والدوام على التشوق سكون ما ولكن عقلى. فكل ما قد فاض من العلة الأولى، وتقبّله المعلول الثانى، هو موجود على مراتبه المتباينة، ودرجاته المختلفة، بين الطرفين الادنى والأقضى. ومع ذلك فقد وقف الجميع تجاه كل متصفح، وقبالة كل باحث، فليس يذهب من جميع ذلك شيء إلا سوء الاختيار، وقلة الاقتداء بالأفاضل الاخيار. حفظك الله، لو انتفعنا ببعض هذه الفقر الكريمة، سعدنا، ونلنا منيتنا، فسل ربك ذلك بالتضرع إليه، والخضوع بين يديه، مع العبادة الدائمة، والبحث اللطيف، والتؤدة المعتادة، والإحسان إلى البرية، فإنك تعطى بغيتك، وتبلغ غايتك، وتنال سعادتك.

## المقابسة الرابعة والثلاثون

#### الموجسود!

سمعت البديهى يقول .. وكان صاحب يحيى بن عدى دهراً ، وهو حملنى بدعوته اللطيفة إلى مجلسة .. : من البيّن أن الموجود على ضربين : موجود بالحس ، وموجود بالعقل . ولكل واحد من هذين الموجودين وجود ، بحسب ما هو به موجود، إما حسى ، وإما عقلى ، فعلى هذا ، النفس لها عدم فى أحد الموجودين وهو الحسى ، ولها وجود فى القسم الآخر وهو عقلى . وقد كان الدليل على هذه الحال حاضراً فى هذا العالم ، وذلك أنها كانت تتفكر ، وتبسط ، وتعقل ، وتستبطن ، وتنظم المقدمات ، وتدل على ينابيع المعلومات ، وتعلو إلى غاية الغايات . وليس للحس معها شركة ، ولا له عندها معونة ومادة . فكيف لا تكون النفس التى هذا عنوان كتابتها ، وصريح كنايتها ، وفاضل عنايتها ، بعد مفارقة القشور والحواجز والحيطان والحواجب والغواشي والملابس ، عن الحس أغني ، وبجوهرها أغلى ، وبخاصتها والحواجب والغواشي والملابس ، عن الحس أغني ، وبجوهرها أغلى ، وبخاصتها وهذه البينة إلا مقبولة ، وهذا الحكم إلا مرضى ، وهذا المثال إلا بيّن ؟ ثم قال : ولطائف الحكمة لا يصل إليها الجبس الجافي ، والغليظ الجلف ، والفلّم ، والفلّا م والسع ذهنه ، واتسع والفلّم ، والهلّابة العُلْقُوف . وإنما هي تعرض لمن صح ذهنه ، واتسع والسع م السعة ، والمنه ، والمنه ، والسع فينه ، والمنه ،

۱۷۰ تخلاصة التوحيدي 🗅

فكره ، ودق بحثه ، ورق تصفحه ، واستقامت عادته ، واستنار عقله ، وحسن خلقه ، وعلت همته ، وجاد تمييزه ، وعلب خيره ، وأصُل رأيه ، وجاد تمييزه ، وعذب بيانه ، وقرب ايقانه .

قیل له : هذا عزیز جداً ؟ فقال : کما أن المتشبه به فی هذا عزیز جداً ، وانباع فی هذا الفن وتمطی ، وجاز کل غایة وتخطی . ومحصولی من ذلك ما سمعته الآن ، وتری . نفعنا الله به وحلانا بازینه ، واسعدنا بقوله .

## المقابسة الخامسون والثلاثون

## نعيم أهل الجنة

سمعت أبا إسحاق النصيبي المتكلم ، وكان من غلمان جعل ، يقول : ما اعجب أمر أهل الجنة ! قيل : وكيف ؟ قال : لانهم يبقون هناك لا عمل لهم إلا الأكل والشرب والنكاح . أما تضيق صدورهم ؟ أما يملون ؟ أما يكلون ؟ أما يربؤون بأنفسهم عن هذه الحال الخسيسة ، التي هي مشاكلة لأحوال البهيمة ؟ أما يأنفون ؟ أما يضجرون ، وأخذ في هذا وشبهه ، يبوج متعجباً ، مستعظماً . وكان يقول بتكافؤ الأدلة ، ويحفيه عن أكثر الناس ، ويفاتح فيه ابن الخليل ويناقله عليه . ولعمرى من طلب طمأنينة النفس ، ويقين القلب ، [ ونعمة البال ، بطريقة أصحاب الجدل وأهل البلاء حل به البلاء ، وأحاط به الشقاء . والكلام كله جدل ، ودفاع ، وحيلة ، وإيهام ، وتشبيه ، وتمويه ، وترقيق ، وتزويق ، ومخاتلة ، وتورية ، وقشر بلا لب ، وأرض بلا ربع ، وطويق بلا منار ، وإسناد بلا متن ، وورق بلا ثمر . والمبتدئ فيه سفيه ، والمتوسط شاك ، والحاذق فيهم متهم . وفي الجملة : آفته عظيمة ، وفائدته عليلة .

نعم ، فأعدت على أبى سليمان قوله بنصه ، وحكيت له شمائله فيه . فقال في الجواب : إنما غلب عليه هذا التعجب من جهة الحس ، لا من جهة شيء آخر ، وهكذا كل ما فرض بالحس ، أو لحظ بالحس ، لأنه قد صح أن شأن الحس أن يورث الملال والكلال ، ويحمل على الضجر والانقطاع ، وعلى السآمة والارتداع ، وهذا منه في ذوى الإحساس ظاهر معروف ، وقائم موجود . وليس كذلك الأمر في

المعاد، إذا فرض من جهة العقل، لأن العقل لا يعتريه الملل، ولا تصيبه الكلفة، ولا يمسه اللغوب، ولا يناله الصمت، ولا يتحيفه الضجر، وهكذا حكمه فى الشاهد الحاضر، والعيان القاهر، لولا عقل النصيبى ونظرائه. ألم يعلم أنه كان فى هذه الدار، على شوبها وفسادها وكدرها وتبورها، كان العقل لا يكل معقوله أبداً، ولا ينقضى منه ابداً البتة، ولا يطلب الراحة عنه بوجه، بل كان العقل إذا وجد معقوله، وتوحد به، صار هذا قد احيى، لا يوجد بينهما بين بحال. فكيف إذا كان المنقلب إلى عالمه الصرف، الذي لا حيلولة ولا تغير له، وهو الوجود المحض، ولأمر الصرف، والشيء الذي كلما عرفته بالصفة بعد الصفة كان عنها أعلى، وكلما أوضحته بالعيارة (بعد العبارة) كان عنها أخفى.

وأطال في هذا الفصل ، وعلقت من جميعه قدر ما قررته في هذا المكان . ولعلك تجد به ما أكون منصوراً فيه عندك ، غير ملوم على إساءتك . وفي الجملة القول في حصول النفس بعد خلع الحد الذي خص به الإنسان صعب . ولولا أمثلة توضح إيضاحاً يثق به الإنسان مرة بعد مرة لكان باب معرفة حالها قد ارتج ، والطريق قد سد . وقد بين هذا كله بالبرهان المنطقي في مواضعه المعروفة إن كانت الثقة تقع كذلك . فأما هذا المقدار فإنه جرى في عرض مقابسة هؤلاء المشائخ بينهم ، بالحديث والاسترسال . فليكن العذر فيه مقبولاً عندك بحسب الحال التي قلبت ظهرها لبطنها لك مرة بعد أخرى . فهذا الولوع مني بالاعتذار إحساس بالتقصير ، أما من جهتى فلسوء الرواية ، وأما من جهتك فلقلة الدراية . وأنا اسأل الله رب العالمين أن يفرغني لبلوغ غاية هذا الأمر بقية عمرى ، فإنها فيما أخال قليلة . وماذا يرجو المرء بعد الالتفات إلى خمسين حجة ، قد أضاع أكثرها ، وقصر في باقيها . فإذا أراد الله نجاة عبده تولاه بلطف من عنده .

# المقابسة السابعة والثلاثون الانسانية أفــق

قال ارسطاطاليس ، فيما ترجم من كلامه عيسى بن زرعة المنطقى البغدادى أبو على : الإنسانية أفق ، والإنسان متحرك إلى أفقه بالطبع ، ودائر على مركزه ، إلا أن يكون موقوفاً بطبيعته مخلوطاً بأخلاق بهيمية . ومن رفع عصاه عن نفسه ، وألقى حبله على غاربه ، وشتت هواه فى مرعاه ، ولم يضبط نفسه عما تدعو إليه بطبعه ، وكان لين العريكة لاتباع الشهوات الردية ، فقد خرج عن أفقه ، وصار ارذل من البهيمة ، بسوء إيثاره .

هذا آخر ما ترجمه من هذا الفصل . وهو كما ترى وعظ بحكمة ، وإيقاظ برأفة ، وتعليم بنصيحة ، وإرشاد ببيان . لو روى هذا للحسن البصرى ، ومنصور بن عمار ، وضربائهما ، ما زاد على ذلك .

## المقابسة الثامنة والخمسون

سمعت أبا سليمان يقول: نحن نساق بالطبيعة إلى الموت، ونساق بالعقل إلى الحياة. لان الذي هو بالطبيعة قد أحاطت به الضرورة، والذي بالعقل قد أطاف به الاختيار، ولهذا الفرق الذي استبان، وجب أن نستسلم لاحدهما، ونتحزّم للاخر. ولا يصح الاستسلام إلا بطيب النفس فيما لاحيلة في دفعه، ولا يتم التحزّم إلا بايثار الجد فيما لا ينال به. والضروري لا يسعى إليه، لانه واصل إليك. والاختيار لا يكسل عنه، لانه غير حاصل لديك. فانظر أين تضع توكلك فيما ليس إليك، ومن أين تطلب ثمرة اجتهادك فيما هو متعلق بك. ثم قال: نحن نقضى ما علينا، ونجتهد بما لدينا، ويجرى الدهر بما شئنا أو أبينا.

وقال أيضا في هذا الفصل، على تقطع علائق الحديث ومجاذبة بعض الحاضرين: الانسان مسجون بالضرورة والاختيار. ومع ذاك فمعاده إلى غايته التى هو متوجه إليها من جهة اختياره، ومتوجه نحوها من جهة اضطراره، وهذه كالحيرة لا سبيل إلى محوها واستبانة كنهها. وبحق ما عرض لان الصورة عنونت الاختيار، والهيولي رسمت الاضطرار، والذي يكون بهما يصرّف على جديلتهما ووتيرتهما. وإنما كان الاختيار منسوباً إلى الصورة بحق الشرف. وإنما كان الاضطرار منسوباً إلى الهيولي بحق الخسة. والإنسان كالاناء لهما، ولالتباسهما به عرض هذا الصراخ والعويل، واحتيج فيه إلى القال والقيل. والله المستعان، في كل ما عز وهان فليكن هذا مقنعاً، إن لم يكن شافياً.

## المقابسة الرابعة بعد المائة

#### المحرك والمسكن

حضرت أبا سليمان يوماً ، فقيل له : إذا كان للاشياء محرك أول ، فلم لا يكون لها مسكن أول، لان الاشياء تسكن تارة وتتحرك تارة أخرى ؟ فقال: الاشياء تتحرك ، كما قلت ، وتسكن . ومعنى تسكن أنها لا تتحرك ، فمحركها في الحقيقة هو مسكنها ، لانها إليه تتحرك إذا تحركت ، وبه تسكن إذا سكنت ، ولو سكنت لغيره ، لتحركت بغيره ، ولو احتاجت في التحريك إلى محرك وفي التسكين إلى مسكن غيره ، لكانت إما أن تألف السكون من جهة المسكن ، أو تألف الحركة من جهة المحرك، فكانت تستمر على الحركة أو على السكون، أو كان المسكن لا يخليها تتحرك بالمحرك ، أو كان المحرك لا يدعها تسكن بالمسكن . والوحدة ، التي تكرر الايماء إليها ، وترددت العبارة على ألطف الوجوه عنها في هذا الكتاب ، تأبى الوصف، وتمتنع من هذه القسمة. وذلك أن المحرك هو المسكن، والمسكن هو المحرك، لا لانقسام الواحد الأول بين حالين مختلفين، ولكن لانقسام الموجودات التي من شأنها الانفعال بالحركة مرة وبالسكون مرة . ولو كانت الاشياء تحتاج في كل عرض إلى من ينسب إليه لبطل التوحيد رأساً ، أعنى أنها كانت إذا تضامت تحتاج إلى ضام لها ، وإذا تبددت تحتاج إلى مبدد لها ، وعلى هذا سائر السمات. وليس يطرد هذا البحث، ولا يلزم هذا الاعتراض، بل المحرك الأول بالتحريك الأول على ما يليق به ، وهو الذي جمع وفرق ، وحرَّك وسكن ، وأعاد وأبدى ، وأفاد كل شيء ما كان محتملًا له غير باخس ولا ناقص ، وهذا كلام من سره التوحيد، فليكن اكثارك له على قدره وقدر حظك منه.

ثم قال : وعلى أن الاشياء ، بنظر آخر ، تنقسم انقساماً آخر ، وذلك أن منها ما سكونه طبيعة له . ومنها ما حركته طبيعة له . ومنها ما هو مهياً للسكون في وقت ، وللتحريك في وقت ، فلا يتحرك في وقت السكون ، ولا يسكن في وقت الحركة . فلو أن مجموع هذا الباب راجع إلى واحد متى تحرك شيء فإليه يتحرك ، ومتى سكن شيء ففيه يسكن ، ومتى لزم شيء نهجاً واحداً فله يلزم ، لكن المخلل يدخل ،

والنظام يزول، والفساد يقع. فان ظن من لا إدراك له، ولا معقول عنده، مع هذا، ان الخلل والفساد قد وقعا بما نشاهد من تغير الأمور، وتصرف الدهور، وتلف الانفس، وزوال النعم، وتنقص المراثر، واعتراض الأفات والعلل فليعلم ان هذا ليس من قبيل ما كنا فيه. وذلك ان كل من أوجب الحركة العلوية بالفعل، أوجب الحركة السفلية بالانفعال فيحسب ذلك تمزج هذه الاركان، ويوجد منها اختلاف الشأن. ولو كان هذا العالم السفلي ثابتاً على صورة واحدة، كالعالم العلوى الذي هو على صورة واحدة، كالعالم العلوى الذي بتحريك الآخر من العالم الأخر بتحريك. فحينلذ كان يسقط العلوى والسفلي، فلا بتحريك الآخر من العالم الأخر بتحريك. فحينلذ كان يسقط العلوى والسفلي، فلا بيين الفاعل من المنفعل، ولا المؤثر من القابل، ولا البسيط من المركب، ولا البائد من الدائم، ولا الصافى من المكدر، ولا الطرى من الدائر. وهذا كلام مرذول، ليس عليه بهجة ولا نور، فبالواجب تحرك ما تحرك إلى واحد، وسكن ما سكن بذلك الواحد، لان هذه الفروع جارية على أصولها، وهذه الأواخر تابعة لتلك الأوائل، أعنى أن كل هيولي مهيأة لصورتها الخاصة لها، وكل صورة مهيأة لهيولاها المخاصة لها، وكل صورة مهيأة لهيولاها المخاصة لها، فلا تعادى ولا فساد، ولا تظالم ولا عناد، في هذه العناصر والحواهر، ما دامت سالكة نحو غاياتها، ساحبة لقوامها إلى مآلها.

قال: ومن ظن في هذين العالمين غير ما هما عليه فهو في وادى الوهم، وأسر المحسبان، أو به غلبة من مرة، أو فساد من خلط، أو لعل تقليد من تقدمه قد اضله وأعماه وأصمه، لان الحكمة بارزة، والاساس محكم، والقدرة ظاهرة، والعجائب منتشرة، والنظر مستخرج، والعقل ممجد، والنفس بحاثة، والطبيعة منصرفة، والأمور موروثة، والاسرار مكتومة، والشواهد ناطقة، والادلة حاضرة، والاعلام منصوبة. انظر إلى الشمس في اشراقها، والنار في احراقها، والنجوم في ائتلافها، والبحور في أعماقها، والأرض في نباتها والجبال في انتصابها، والاودية في انسكابها، وإلى الغرائب في أضعافها واثنائها، تعلم أن الذي هو واحد في الحقيقة انسكابها، وأولى بها، وأقدر عليها، واعلن عنها. وما أحسن ما قال بعض بلغاء الحكماء، فإنه قال: لامر ما ربطت الجواهر بالاعراض، ولامر ما تحركت الكواكب والافلاك، ولامر ما تباينت العقول والازمان، ولامر ما تصرفت الليالي والأيام، ولأمر

ما وضع هذا المهاد مركزاً لهذه الاوتاد ولأمر ما لا يحجز المعانى المحرك عن تقديره أحد . صدق هذا الحكيم الفاضل . الأمر كما ترى على سنن لا حب ، ودليل إما شاهد أو غائب ، إما من جهة الحس واما من جهة العقل . وقد بان بما تشقق القول فيه من هذه المقابسة ان المتحرك متى سلب الحركة ما حرَّكة بقى ساكناً ، فليس يحتاج المتحرك الذى سكن في الثانى إلى مسكن غير من سلبه الحركة التى سكن بعدها ، وليس المحرك مجبراً على التحريك فيحرك ولا يسكن ، بل هو واهب لحركة المتحرك ونازعها من الساكن ، فالمحرك هو بعينه المسكن ، والمتحرك بعينه هو الساكن . ومن كان طاهر النفس ، صافى القريحة ، صائب النظر ، قصد الجواب ، ولحظ الحق ، بدون ما التأم ها هنا من البيان ، ولم يحوج نفسه إلى شك مؤد إلى وحشة ، فالحق أنس كل عقل ، والباطل وحشة كل نفس .

## المقابسة الخامسة بعد المائة

سمعت أبا سليمان يقول: لو لم يكن في النوم من الحكمة إلا أنه شاهد على المعاد لكفي ، دع ما فيه من راحة الاعضاء ، وسكون الجرم ، واستجلاب القوة إليها . بعد العياء والكد . ولو كان النوم حالاً مصمتة ، لا شعور لصاحبها من أولها إلى آخرها ، لكانت الوحشة داخلة ، والشك قائماً ، والتهمة واقعة ، ولكنها حال يتزود الإنسان منها أموراً غريبة ، وأحوالاً عجيبة ، ويتلقف منها غيباً كثيراً ، ويستقبل منها عياناً ظاهراً ، فهل هذا الرمز إلا على ما سلف القول فيه من ثبات النفس على حال واحد لا تنام ، والنوم شبيه بالموت ، فاذن لا تموت ، لان الموت شبيه بالنوم . فالحالان جميعاً قد زلتا عنها ، وحطتا دونها .

وفاتحة هذه المقابسة مدخولة ، ولكن الشيخ كذا قال ، والاعتراض عليه مع علو رتبته في الحكمة ، وجميل ظننا به في الاجابة والإصابة ، ليس من حقه عليناً ، ولا مما يحمد في الحال التي تجمعنا . أعنى أنه كان الأولى أن يقول : لو لم يكن في النوم من الحكمة إلا أنه راحة لأبداننا ، وجمام لأرواحنا ، وتخفيف عنا أثقال ما عملنا في اليقظة بضروب التصرف وأصناف الحركة ، لكفي . دع ما فيه من الشاهد على المعاد الذي عنه نبحث مجتهدين ، وعليه نكون مضطرين ، ومن أجله ننفث ما في صدورنا متروحين .

وما أحق، أكرمك الله، هذه الغاية بالسعى إليها، والتشمير له، ولذُن كل موجود ومذخور دونها ، والاستعانة بكل صاحب وقريب فيها ، واستخلاص الروية في تحصيل حقيقتها ، ورفض الراحة والدعة عند فرصة تلوح من ناحيتها . وبالحق وحب هذا الاجتهاد والاحتشاد، وهذا التحفظ والتيقظ، وهذا التنادي والتحارس، وهذا التباري والتنافس، وهذا الغدو والرواح، وهذا التثبت والسياح. لان الإنسان في هذا العالم، وإن بلغ المنتهى في أماني نفسه من كل علم كالهندسة والحساب والنجوم والطب وسائر أجزاء الفلسفة وكذلك ان أشرف على غاية كل علم يتعلق بالأديان والأراء والمقالات والنحل ، فان آخر مطالبه أن يعلم معاده ، ويعرف منقلبه . وكذلك أيضاً إذا بلغ في الدنيا كل حال عليَّة ، وكل دولة سنية ، من المال والثروة واليسار والعزة والأمر والنهي والتأبيد على أصناف البرية ، ونيل كل شهوة ولذة . وبلوغ كل إرادة وأمنية ، فان آخر ما يقترحه أن يقف على ما يتحول إليه . ويصير مرتهناً به ، ومفكوكاً منه . فقد صار النظر في هذه الخاصة والخالصة من أشرف ما في قوة الإنسان ، وأعلى ما في همته ، وأعظم فوائده . ولغلبة هذا المطلوب على جميع المخلائق حاموا حومه، وأرادوا مراده، ووردوا شرائعه، وسلكوا شوارعه، وعلوا روابيه ، وخاضوا سوايبه وروايبه ، حتى اتفقوا على إثبات هذه الغاية لشدة حاجتهم إليها ، وتوقد حسرتهم عليها . هذا مع اختلافهم في تحقيقها على ما ينبغي لها . حتى هتف قوم بما ألقى على ألسنة الأنبياء . وهينم قوم بما رأوه من التناسخ في الأدوار ، وتخافت قوم آخرون بأمور تبهرجها معوز ، والإطناب في احصائها متعب . فاستخلص ، أكرمك الله ، نيتك وعزيمتك في البحث عن هذه الغاية ، مع الرفق الذي كل من لابسه ويصير صلة إلى ما طلب منه فان المكث تحت هذا السقف. على هذا الظهر ، يسير ، والتنقل وشيك ، والحاجة إلى العناد ماسة ، والعائق ، مع هذا كله ، عظيم ، .

الإشسارات الإلهية

أخيرا ، يقترب طرفا الدائرة ، توشك السرحلة على الاكتمال ، ويطلق التوحيدى زفراته الحرى في هذا النص الرائع الذي لا أجد له مثيلا في النثر العربي ، ومن أصعب الأمور اقتطاع جزء منه ، وفصل فقرة عن سباقها ، وأعترف انتي حرت طويلا ، ماذا أنا صانع بهذه الذروة ؟ وأخيرا استقر أمرى على أن أرسل وأخيرا استقر أمرى على أن أرسل اشارة تدل على الاشارات ، اشارة تتكون من ومضتين ، الأولى تتضمن المفتتح ، والثانية رسالة الغربة كاملة . وآمل في اصدار طبعة شعبية ميسرة من هذا النص الكامل .

#### بسم الله الرحين الرحيم

### ميمون الابتداء مبارك الانتهاء رسالة (١)

إذا زخر بك وادى الدعاء فاعلم أنك مراد بالإجابة وإذا تابع لك المزيد في النعمة فاعلم أنك معرّض للشكر وإذا اكتنفك الكرب (٤) من كل ناحية ، فاعلم أنك مطالب بالتصفية . وإذا توالي عليك هاتف العلم (٢) فاعلم أنك محثوث على العمل . وإذا أشهدتُ غيب حالك ، فاعلم أنك مخصوص باليقظة . وإذا غُيبت عن شاهِدِ أُمُرِك ، فاعلم أنك مغصوص باليقظة . وإذا غُيبت عن شاهِدِ أَمُرِك ، فاعلم أنك غيرُ قابل لواقع الموعظة ؛ وإذا استوحشت من بقاع الذكر ، فاعلم أنك

<sup>(</sup>۱) ص: خطر

<sup>(</sup>٢) الروح بانتج الراء: الراحة والتعيم.

 <sup>(</sup>٣) خَرِم في الأصل اعلنها ، اكملناه من ، الملخص ، .
 (٤) اى . الن غلق مُصابِك .

۱۸۰ ما خلاصة التوحيدي □

معزول عن الولاية . وإذا عَميِتَ عن الاعتبار بآثار انسلف ، فاعلم أنك مخلَّى من يُمَن الهداية . وإذا استحسنت القول واستثقلت العمل ، فاعلم أنك بعيد من التوفيق والعناية ا هـ .

يا هذا! إن كنت ثاكلاً فنح على ما أصبت به ؛ وإن كنت مكروباً بانسر ، فيخ ، فلعلك تشفى غليلك فيه ؛ وإن كنت طالباً فجد ، فعساك تصل إلى بغينك منه ؛ وإن كنت واجداً فاحفظ ، فإنك غير واثق من ثبات ما ظفرت به . وتَلقَف ، جهذك ، حتى تقف على مكنون أمرك ، فلعلك مُسْتَدْرَج من حيث لا تعلم ، ولعلك مرد تقف على مكنون أمرك ، فلعلك مُسْتَدْرَج من حيث لا تعلم ، ولعلك مرد بالخصوصية وأنت مُسْتَكْتم ، زَيِّن وجهك بالصورة البهية . حَسِّن أَثْرِك بالنبة ، لقوية التقية . أنت في مناط الربوية فلا تهبط إلى قاع العبودية ، صانوك فلا تتبذل المؤك ، فلا تتبغض . بَشُوك ، فلا تتعبد . أمالوك ، فلا تتعبد . أمالوك ، فلا تتعبد . أمالوك ، فلا تتعبد . أماروك ، فلا تتجهل . فلا تتحد . جبروك ، فلا تنكسر . فلا تتحد . جبروك ، فلا تنجهل . فلا تتحد . علموك ، فلا تجهل . فلا تنخش . أسروك ، فلا تنخسوف . فيوسوك . فلا تنخسوك . فلا تنظر في . فلا تنظر فيوسوك . فلا تنخسوك . فلا تنظر في . فلا تنظر فيوسوك . فلا تنظر فيوسوك . فلا تنظر في . فلا تنظر فيوسوك . فلا تنظر في . فلا تنظر فيوسوك . فلا تنخسوك . فلا تنخسوك . فلا تنخسوك . فلا تنظر فيوسوك . فلا تنظر فيوسوك . فلا تنظر كوسوك . ف

يا هذا! إنك إن عرفت هذه اللغة ، واستخرجت حالك من هذا الديوان ، وحَصَّلْتَ مالَكَ وعليك من هذا الحساب ، أوشكَ أن تكونَ من المجذوبين إلى حظوظهم ، والراسخين في علمهم ، والخالدين في نعمتهم . وإن كنت عن هذه الكنايات عَمَّيا ، وعن هذه الإشارات أعجمياً ، طاحت بك الطوائح ، وناحت عليك النوائح ، ولم توجد في زُمْرة الغوادي والروائح . مَطَرَتُ سماءً المحبة ، فلم تبتل بقطرة من قطراتها . وهبَّت ربح الولاية ، فلم تعبق بنسيم من نسمائها . وغنت ضمائر المحكم ، فلم تطرب على لحن من لحونها . وجُلِّيت عرائس الهدى فلم تشبث بذيل الحِكم ، فلم تطرب على لحن من لحونها . وجُلِّيت عرائس الهدى فلم تشبث بذيل

<sup>(</sup>١) تَبِدُّل وَابْتَدُّل : ترك الاحتشام والتصون -

<sup>(</sup>٢) انعقف الشِّيء وتعقّف: تعوّج وانعطف.

من أذيال واحدة منها . فياجافى الطبع ، ويا قاسى القلب ، وياسىء الاختيار! كيف يطمع الطامع فى رُشدُك ، وهذا نظرك لنفسك! أشهد أنك غبين (١) الرأى ، مسلوب التوفيق . على أنه قد بقى من شمسك شفى (٣) ، فإن تداركت يقينك رجوتُ لك أن نسلو عن فائِتِك ، وإن جَنَحْت إلى التوانى وذهبتَ فى آفاق الأمانى لم تِرثُ من حالك إلا حسرةً ، ولم تمضغ بفمك إلا جمرةً . ياهذا! خَفِّضْ أسى عما ساقك طِلابه:

ما كلُّ شائِم بارق يُسقاه !

وقد يصير إلى المكروه بالحذر إليه النَّهْيَ (٣) ، يوشك أن يكونا خَطُّبُ الذي حُرم الإرادة جاهدا

قد يَسْلَمُ المرءُ مما قد يحاذره وما همو كمائنُ ، وإن استَمطُلنا ما خَمطُبُ من حُمرم الإرادة وادعاً

يا هذا إ خُذ من التصريح ما يكون بياناً لك في التعريض ؛ وحَصِّل من التعريض ما يكون زيادة لك في التصريح ، واستيقن أنه لا حرف ولا كلمة ، ولا سِمة ولا علامة ، ولا اسم ولا رسم ، ولا ألف ولا ياء ، إلا وفي مضمونه آية تدل على سر مُطْوِي وعلانية منشورة ، وقدرة بادية وحكمة محبورة ، وإلهية لائقة وعبودية شائقة ، وخافية مشوقة وبادية معوقة . فاصرف زمانك كله في فَلِّي هذه الأنباء (أ) واستنباط هذه الأنباء . على أن زمانك أقصر من ذاك ، أعنى أن يطول لك حتى تقف على كنه حقيقته ، على ما في باطن ذرة من هذه القصة . وهذه الإشارة ، وإن كانت محدثة للناس في النفس الضعيفة ، فإنها مُبشرة بعظم الحال في الغاية المنيفة . فأثترز ، حاطك الله ، بالانكماش ؛ وارتب بالجهد ، واكتمل بالسهر ، واغر (\*)بالفكر ، وحرم حلي على بالك أن يلم به الهوينا والفتور . وإذا حَلَمْصَ النوم بمرادك ، فتعلّل به في

<sup>(</sup>١) الغبين: الضعيف الراي.

<sup>(</sup>٢) شعِيثُ الشعسُ : تَشْغَى شغى : غَرَبَتُ .

 <sup>(</sup>٣) استهات النهى: النهى فى الوصول والبلوغ ، واستحلت اى وجدناه طويلا ، اى وجدنا الوصول إليه عزيزا . والبيت للبحترى ، وقد ورد ديوانه : ، النهج ، (طحن ١٩٢ ش ، طبع الاستانة سنة ١٣٠١ هـ)
 (٤) لعلها جمع (لم يرد في لسان العرب) ابنة ، وهى العيب . والجمع الوارد هو ابن .
 (٥) غرى بالشيء يَقْرَى وغَرِى به غرِّ وغَراء : اولِع به من حيث لا يحمله عليه حامل .

۱۸۲ خلاصة التوحيدي 🗆

اليقظة . وزِنْ واتزن ، واخضع واستكن ، وتمهل واستمكن ، وانظر واستحسن ، وسل واستبين ، وخَفّ واستأمن ، وقَرَّ واطمأنن ؛ وارجع في كل حادث فادح ، وفي كل مغلق وفاتح ، إلى ربك ، بل كن معه وعنده حتى لا تحتاج إلى الرجوع إليه . وإذا ورَدته فلا تصلُر عنه ، وإذا صدَرْتَ عنه فلا تُنشه .

يا هذا! الحديث ذو شجون ، والقلب طافع بسوء الظنون بما لعلّه يكون أو لا يكون . فكر يخالطه جهل وجنون ، ويفارقه علم ويقين . لكن بقى أن تُمْلِكَ زمام الفكر كما تملك عنان الذكر ، لأن القلب هدف ، والهدف لا يزول عن تُجاه الرامى ولا ينحرف ، إلى غير جهة المسدّد . فمن لك الآن بقُوةٍ بها تُدبر فكرك ، أو تكرر ذكرك ، أو تأمن في أضعاف مكّرك ونُكرك! إنك ربما أعوججت في طَي مستقيم ، واستقمت في المُعْوَجٌ . وذلك لأنك مملوك ، والمملوك لا يكون مالكا ، والأول لا يكون ثانياً ، والصاعد لا يكون نازلا .

هذا ، فديتك ! نبأ غريب استنبط من الغيب المكنون ، والسر المخزون . فإذا كان هذا خبراً عن بعض ما تراه العين ، فابن تجدك فيما يجده القلب ! ثم أبن أنت عما وراء ذلك مما لا يبدو إلا بإذن الحق الذي أخفى الخوافي في البوادي ، وأبدى البوادي في الخوافي ، ثم حكم بالبوادي على أنها المخوافي ، وعكس الخوافي على أنها البوادي ، لتكون ملكوته محفوفة بالعبرة بعد العبرة ، ولينقلب المتصفحون عنها بالحسرة بعد الحسرة ؟ ذلك سر لا سبيل إلى السؤال عنه ، لأنه جُراة عليه ، والجرأة موجبة للمقت ، والمعقت باب إلى السخط ، والسخط جالب للبعاد . ولا سبيل أيضاً إلى الجواب عنه ، لأنه مَحو للكل ، وتطويح للعقل ، ولبس (١) على التحصيل وطكس على الدليل ، واغتراب في الوطن ، واجتذاب للحزن ، واختلاط للقبيح في الحسن . فسبحان من وارى منافع ماجُهِلَ مِنْ سَرِه في عُرض (٢) ما عُرف من علانيته ! وسبحان من لوشاء لأرانا في الذي أرانا غَيْرَ ما أرانا ، وأتانا من لدنه سوى ما أتانا ! فعلنا بذلك كنا على سكون لا تعتوره حركة ، أو على حركة لا يعتقبها (٢)

<sup>(</sup>١) من: لَبُس عليه الأمر: خلطه وجعله مشتبها بغيره.

<sup>(</sup>۲) غُرْضِ: ناحية . (۲)

<sup>(</sup>٣) يُخْلُقُها .

سكون . فإن الحركة والسكون ، فيما كان ويكون ، قد أبليا جِدّتنا ، وأكلاً جِدّتنا ، وأضعفا شِدّتنا ، وأفنيا عُدّتنا . فلم يبق منا إلا ذَماء (٢) ينبض في حُشاشاتٍ مضمحلة ، لا يطرقها طارق الا بِجدْثان غريب ، والأحوال مُرادة ، والأوقات مُبَادة . فلا حسيسَ (٣) فيتعلَّلُ به ، ولا أنيسَ فيستراح إليه . إنما هو رنين وأنين ، وحنين وزفرات ، تُسْخِن (٤) العيون ، وتخيَّل الظنون ، وتُبرز الفنون من مَلاحظ العيون . فأين الأمان ، وإنا (٥) أتينا من المأمن ! وأين المطلوب ، وإنما عطبنا في الطلب ! وكيف الطلب ، وإنا هلكنا بالوجدان ! ومَن لنا بالخبر ، وقد بُوْنا بالأثر ! وهل لنا من مناص ، وقد أُنجِدْنا بالنواصي ! هيهات ! اليأسُ مما لا ينال احلى الراحتين ، والسَّلوة عما لا يُذرَك إحدى العاقبين . بلي ! إنْ صَدَق الفألُ وصَحَ الزَّجْرُ ، وصادف الإلهام حقاً ، وارتفع الخُلُق عن أن يكون خَلقاً (٢) ، فلعلَّ نسيم الأشجار يعبث بهذه الأرواح المتهتكة ، ويتميز بهذه الصفات المشتركة ، فنكرً على خزائن الغيب بالنَّهب ، ونُوقِّع المتعادار ، ونخلع أرساننا (٢) بالتملق ، ونسترد حقوقنا المغصوبة ، ونتبادر المن أعلامنا المنصوبة ، ثم نجلس على منابر الرضوان مترملين في عِطاف أولياء الحق ، نحمد على آفاتٍ زالت طالما خُرِجَتُ الصدورُ بها ، ونقترح أمانيً طالما طَمَحت العيون إليها .

فإذا كان ذلك وعن قريب يكون ذلك ونشاهد ما هنالك ، فيالك من رَوْح لا كرب بعده ، ويالك من صَفْو لا كدر معه ، ويالك من وَصْل لا هَجْر يشيّعه ، ويالك من قَبول لا رَدِّ يريبهُ اللهم لا تحرمنا هذه المُقامة (^) في دار المقام ، فإنك أنطقتنا بوصفها ، وشوّقتنا إليها بذكرها . فبحُرمة إنطاقك لنا بوصفها ، وبذمام تشويقِك إيانا إياها ، إلا أنعمت بالنا بالقرار معك ، وأقررت أعيننا بالنظر إلى وجهك ، وحققت آمالنا في ذُرى دار عزّك ، وصدقت رجاءنا بما أسلفتنا من فضلك ، فإنك الجواد إذا

(١) الجُدَّة : بكس الجيم : ضد البلي .

<sup>(</sup>٢) ذَماء : بِقِيةَ النَّفُس .

<sup>(</sup>۲) حسیس : صوت خانی .

<sup>(ً</sup>ا) اسخَنَ الله عَيْنُه وبعينه: أي أنزل ما يبكيه ، وعكسه : أقر الله عينه .

<sup>(</sup>٥) ص: ابن .

 <sup>(</sup>١) خَلَقاً : اى فاسدا .
 (٧) چمع رُسْن : حيل ، اى قُوانا .

<sup>(</sup>٨) المقامة (بضم الميم الأولى): الإقامة.

١٨٤ □ خلاصة التوحيدي □

لم تُسألُ ، فيكف إذا سُئِلْتَ! والمنعِمُ إذا لم تُطالُب ، فكيف إذا طريبت! يا هذا ا قد اخترط الحق لساناً لا يمر بَصدْع إلا شَغَيه الولايلمُ بقب إلا رَعَبه (الله مُعَنه الولايلم الله ولا يُعلَى الله الله الله الله ولا يقرع باباً إلا فتحه ، ولا يَبلُ الله على نبتٍ إلا اعلولب الله ولا يجتاز بوادٍ إلا اعشوشب . فأصغ إليه ، واملا عيانك منه ، فليس في كل حين تُحال عن الماء والطين ، ولا في كل زمان تُخصُ بالأمان ، ولا في كل رُمان تُخصُ بالأمان ، بلسان مُعْرِب . فالبدار البدار ، إلى محل الأبرار الأخيار ، الذين يجلو بصحبتهم المحتول المحتول

ذلك الله ربُّ العالمين .

يا هذا! دارت اللغات على مراكز المعانى بفَوْت المُدْرِك ، وإدراك الفائت ، بلا رسم معهود ولا أثرٍ مشهود ولا دليل قاطع ورائد صادق ، بل طسم وقسم وحسم ؛ إن جُهل فبالواجب ، وإن عُلم فهو العَجَب العاجب . اللهم إنّا في سكّرة من وارداتك ، وفي حيرة من مجارى أقدارك ؛ وليتك إذ لم تُخصّنا بانكشاف العين ، لم تشعرنا التمنى لما لم تَجْربه مشيئتك ، ولم يسبق في معلومك .

إلهنا ! قُدْنا بزمام طاعتك إلى كريم حضرتك ، واعصمنا من كيد كل كاثد لنا من

<sup>(</sup>١) شَعَبِ مِن بِابِ قطع: جِمع، فرق، اصلح، افسد .. ضد.

<sup>(</sup>٢) رعبة : كسر رُغْبَه وَارْالُه .

<sup>(</sup>٣) وَيَلُ ، يَبِل : أمطر الوبلُ وهو شديد المطر .

<sup>(</sup>ع) مُلْخُودَة على وزن اعشُوشب من غُلَب: من ياب نصر: اشتد وقسا -

 <sup>(</sup>a) اى الذى بقى عاما ، ولعله يكون شديد المرارة .

 <sup>(</sup>٦) انهمه بكذا انهاء الدلم عليه التُّهَمّة (كهمزة) ، اى ما يتهم عليه .

<sup>(</sup>٧) اد ، يؤود : أعيا ، أعجز ،

أجلك ، وامّع أسماءنا من ديوان غيرك ، واكتبنا في المُنيبين<sup>(١)</sup> إليك ، الذاكرين لك ، المفتخرين بك ، المبتهجين بقربك ، المغمورين بعطائك ، المذكورين بعضرتك ، المتوجين بتاج صفوتك ، المخصوصين بالاطلاع على إسرارك وعيانك ، ياذا الجلال والإكرام!

### رسالة الغربة(٢)

سألتنى . رفق الله بك ، وعَطَف على قلبك . أن أذكر لك الغريب ومحنية ، وأصف لك الغربة وعجائبها ، وأمر في أضعاف ذلك بأسراد لطيفة ومعان شريفة ، إما مُعَرِّضنا ، وإما مُصرِّحا ، وإما مُبَعَدا ، وإما مقرِّبا . فكنت على أن أجيبك إلى ذلك . ثم إني وجدت في حالي شاغلًا عنك ، وحائلًا دونك ، ومُفَرِّقاً بيني وبينك . وكيف أخفِض الكلام الآن وأرفع ، وما الذي أقول وأصنع ، وبماذا أصبر ، وعلى ماذا أجزع ؟ وعلى العلات التي وصفتها والقوارف التي سترتها أقول :

إِنَّ الغريبَ بحيث ما حَطَّتُ رَكَائِبُ ذليل ويدُ الغريبِ قبصيرةً ولسائنة أبداً كليل والناس ينصر بعضهم بعضاً وناصره قبليل وقال آخر:

وماجَزَعاً مِنْ خَشْية البَينَ أَخْضَلَتْ (٢) دُموعى ، ولكنَّ الغريبَ غريبُ يا هذا ! هذا وصف غريب نأى عن وطن بُنِى بالماء والطين ، ويَعُد عن ألاف له عَهْدُهِم الخشونة واللين ، ولعله عاقرهم الكأسَ بين الغُدْران والرياض ، واجتلى بعينه محاسن الحَدَق البراض ؛ ثم إن كان عاقبة ذلك كله إلى الذهاب والانقراض ، فأين أنت عن قريب قد طالت غربته في وطنه ، وقلّ حظه ونصيبه من حبيبه وسكنه ؟! فأين أنت عن قريب لا سبيل له إلى الأوطان ، ولا طاقة به على الاستيطان ؟! قد علاه وأين أنت عن غريب لا سبيل له إلى الأوطان ، ولا طاقة به على الاستيطان ؟! قد علاه الشحوب وهو في كِنّ ، وغلبه الحزن حتى صار كأنه شَنْ (٤) . إن نطق نطق حزنان

<sup>(</sup>١) أتأب إليه: رجع ، عاد ، التجا .

<sup>(</sup>٢) عنوان الرسالة في النص الأصلى رسلة (با) . والعنوان من وضعنا .

<sup>(</sup>٣) خُضِل (من بلب فرح) خُضَلًا ، وأَخُضَلَ واخْضَلُ واخْضَلُ واخضوضل : نَدِى وابتل ، فهو خُضِل وخاصَل . (١) الشُّنُ (وبهاء) القربة الحُلق الصغيرة ، والجمع : شنلن .

منقطعا ، وإن سكت سكت حيران مرتدعا ؛ وإن قرب قرب خرضعاً ، وإن بعد خاشعاً ، وإن ظهر ظهر ذليلاً ، وإن توارى عليلاً ؛ وإن طلب طلب والياس غالب عليه ، وإن أمسك أمسك والبلاء قاصد إليه ؛ وإن أصبح أصبح حائل اللون من وساوس الفيكر ، وإن أمسى أمسى مُنتهب السر من هواتك السّر ؛ وإن قال قال هائباً ، وإن سكت سكت خائباً ؛ قد أكله الخمول ، ومصه الذبول ، وحالفه النحول ؛ لا يتمنى إلا على بعض بنى جنسه ، حتى يفضى إليه بكامنات نفسه ؛ ويتعلّل برؤية طلعته ، ويتذكر لمشاهدته قديم لوعته ؛ فينثر الدموع على صحن خده ، طالباً للراحة من كده .

وقد قيل: الغريب مَنْ جَفَاه الحبيب، وأنا أقول: بل الغريب من واصله الحبيب، بل الغريب، عن السبه، وأورثت هذه الجَفُوة: لقل انحدار الدَّمْع يُعْقِبُ راحة من الوَجْد أَوْ يَشْفِى نَجِى البلابل(٢) لقل انحدار القريب، من غَرَبَتُ شمسُ جماله، واغترب عن حبيبه وعُذَاله، وأغرَب في العذا! الغريب، من غَرَبَتُ شمسُ جماله، واستغرب في طِمِره (٣) وسرباله. يا هذا! أقواله وأفعاله، وغَرَّب في إدباره وإقباله، واستغرب في طِمِره (٣) وسرباله. يا هذا! الغريب من نطق وصفُه بالمحنة بعد المحنة، وذلَ عُنوانه على الفتنة عُقَبْ الفتنة، وبانت حقيقته فيه في الفينة حَدَّ الفينة. الغريب من إن حضر كان غائباً، وإن غاب المعت كان حاضراً. الغريب من إن رأيته لم تعرفه، وإن لم تره لم تستعرفه. أما سمعت القائل حين قال:

يِمَ التَّعلُّل؟! لا أهسلٌ ولا زمنٌ ولا نديمٌ، ولا كاسٌ، ولا سكنُ (١) هذا وصفُ رجل لحقته الغربة ، فتمنى أهلاً يأنسُ بهم ، ووطناً يأوى إليه ، ونديماً يَحُلُّ عُقد سِّرِه معه ، وكأساً ينتشى منها ، وَسكَناً يتوادع عنده . فأما وصف الغريب

 <sup>(</sup>۱) الشريب : من يشارك في الشرب <sup>\*</sup> من يستقى او يسقى معك : النبيم ، ويقصد به نبيم المحبوب .
 (۲) هذا البيت لذى الزُمّة ( راجع ديوانه ، نشر كارتني ص ٤٩٢ بيت رقم ٢ . كمبردج سنة ١٩١٩م/ ١٣٣٧هـ. ) .

<sup>(</sup>٣) الطَّمْرِ: الثوب البالي: والسربال: القبيص، أو كل ما يلبس.

<sup>(</sup>١) السكن (محركةً ) : كل ما يستانس به .

الذى اكتنفته الأحزان من كل جانب، واشتملت عليه الأشجان من كل حاضر وغائب، وتحكمت فيه الأيام من كل جانب وذاهب، واستغرقته الحسرات على كل فائت وآئيب، وشتته الزمان والمكان بين كل ثقة وراثب، وفي الجملة، أتت عليه أحكام المصائب والنوائب، وحطته بأيدى العواتب عن المراتب، فوصف يخفى دونه القلم، ويفنى من وراثه القرطاس، ويشل عن بَجِشه (١) اللفظ، لأنه وصف الغريب الذي لا اسم له فيذكر، ولا رسم له فيشهر، ولا طي له فينشر، ولا عُذْرَ له فيعُذر، ولا ذنب له فيغفر، ولا عَيْبَ عنده فيشتر. اهه.

هذا غريب لم يتزحزح عن مَسِقُط رأسه ، ولم يتزعزع عن مَهَب أنفاسه . وأغرب الغرباء من صار غريباً في وطنه ، وأُبِعَدُ البُعَداء من كان بعيداً في محل قُرْبه ، لأن غاية المجهود أن يسلو عن الموجود ، ويُغْمِض عن المشهود ، ويُقْصى عن المعهود ، ليجد من يغنيه عن هذا كله بعطاء ممدود ، ورفُد (٢) مرفود ، وركن موطود (٣) ، وحَدِ غير محدود .

يا هذا! الغريب من إذا ذَكَرَ الحقَّ هُجِر، وإذا دعا إلى الحق زُجِر. الغريب من إذا أَشْنَدَ كُذّب، وإذا تطأهر (٤) عُذّب. الغريب من إذا امتار لم يَمْرِ (٥)، وإذا قَعَد لم يُزّرُ. يا رحمتا للغريب (١)! طال سفره من غير قدوم، وطال بلاؤه من غير ذنب، واشتد ضَرَرُه من غير تقصير، وعظم عناؤه من غير جدوى!

الغريب من إذا قال لم يسمعوا قوله ، وإذا رأوه (٧) لم يدوروا حوله . الغريب من إذا تنفس أحرقه الأسَى والأسف ، وإن كتم أُكْمَده الحُزْن واللَّهَف . الغريب من إذا أقبل لم يُوسَّع له ، وإذا أعرض لم يُسْتَل عنه . الغريب من إذا سأل لم يُعْطَ ، وإن سكت لم يُبْدَأ . الغريبُ مَنْ إذا عطس لم يُشَمَّت (٨) ، وإنْ مَرض لم يُتفقد . الغريب

<sup>(</sup>١) وَشَلَ يَشَلَ : قَلَ وَضَعَفُ وَاقْتَقَرَ ؛ وَمِنَهُ الْوَشَلَ . الماء القليل ، واليجس ، تَقَجُّر الماء ، ومنه ، عين بجيس : غزيرة .

<sup>(</sup>Y) ای: عطاء مُعْطی.

<sup>(</sup>٣) وطيد، ثابت.

<sup>(1)</sup> تنزه عن الإدناس . أو أصلها: تظاهر (بالظاء المعجمة)؟

 <sup>(</sup>a) مار عياله يعير ميراً وامارهم وامتارلهم: جلب لهم الطعام.

<sup>(</sup>٦) يا رحمتنا للغريب بالبلد النازح ماذا بنفسه صنعا ؛

<sup>(</sup>۷) من ≀ روام ،

<sup>(</sup>A) التشميث والتسميث : الدعاء للعاطس .

١٨٨ 🗅 خلاصة التوحيدي 🗅

من إن زار أُغْلِق دونه البابُ، وإن استأذن لم يُرفع له الحجاب اه. . الغريب مَنْ إذا نادى لم يُجب، وإن هادى لم يُحبّ. اللهم إنّا قد أصبحنا غُرباء بين خلقك، فآنسنا في فِنائك. اللهم وأمسينا مهجورين عندهم، فِصنْنا بِحبائك إنّا ذكرناك لهم فنفروا، ودعوناهم إليك فاستكبروا، وأوعدناهم بعذابك فتحيروا، ووعدناهم بثوابك فتجبروا، وتعرفنا بك إليهم فتنكروا، وصناك عنهم فتنمّروا؛ وقد كِعْنا(٢) عن نذيرهم، ويشمنا من توقيرهم.

اللَّهُمُّ إِنَّا قد حاربناهم فيك ، وسالمناهم لك ، وحكمنا لهم عنهم لوجهك ، وصَبَرْنا على أذاهم من أجلك ؛ فُخُذ لنا بحقنا منهم ، وإلاّ فاصرِف قلوبَنا عنهم ؛

وأُنْسنا حديثهم ، واكفنا طُيبهم وخبيثُهم .

أيها السائل عن الغريب ومحنته! إلى ههنا بلغ وصفى فى هذه الورقات. فإن استزدت زِدْت ، وإن اكتفيت اكتفيت ، والله أسأل لك تسديداً فى المبالغة ، ولى تأييداً فى الجواب ، لنتلاقى على نعمته ، ناطقين بحكمته ، سابقين إلى كلمته . ياهذا! الغريب فى الجملة من كله حُرْقة ، ويعضُه فُرْقة ، وليله أسف ، ونهاره

ياهذا ! الغريب في الجملة من كله حرفه ، وبعضه قرفه ، وليله الملك ، ولهوره لهف ، وليله الملك ، ومُقْرِقه لهف ، وغَذَن ، وعشاؤه شُجّن ، وآراؤه (٣) ظِنن ، وجميعه فِنن ، ومُقْرِقه مَجِن ، وشُرِه عَلَن ، وخُولُه وطَن .

الغريب من إذا دعا لم يُجب، وإذا هاب لم يُهب.

الغريب مَنْ وإذا ، استوحش اسؤجش منه : استوحش لأنه يرى ثوب الأمانة ممزقاً ، واستوجش منه لأنه يجد لما بقلبه من الغليل مُحْرِقاً .

الغريب مَنْ فَجْعته مُحْكَمة ، ولوعته مُضرُّمة .

الغريب من لُبِسته خِرْقة ؛ وأكلته سَلْقة ، وهَجْعته خَفْقة .

دع هذا كله ! الغريبُ من أخبر عن الله بأنباء الغيب داعياً إليه . بل الغريب من تهالك في ذكر الله متوكلاً عليه ، بل الغريب من توجّه إلى الله قالياً لكل من سواه . بل الغريب من وهب نفسه لله متعرضاً لجدواه .

<sup>(</sup>١) الحياء (بكس الحاء) العطية : مهر المراة . (٢) كِعْت عنه اكبع واكاع ، كَيْعاً وكيعوعة : إذا هبته وجُبُنتُ عنه ، فهو : كانع ، وهم · كاعة .

يا هذا! أنت الغريب في معناك .

أيها السائل عن الغريب! اعمل واحدة ولا أقل منها ، وإذا أردت ذِكْرَ الحق فأنسَ ما سِواه ، وإذا أَرَدْتَ قُرْبَه فابُعد عن كل ما عداه ، وإذا أردت المكانة عنده فَدُغ ما تهواه لما تراه ، وإذا أردت الدُّعاء إليه فَميَّز مالك مما عليك في دعواه . طاعاتك كلها مدخولة ، فلذلك ما هي ليست مقبولة . هممك كلُّها فاسدة ، فلذلك ليست هي صاعدة . أعمالك كلها زائِفة ، فلذلك ليست نافعة . أحوالك كلها مكروهة ، فلذلك ليست هي مرفوعة . ويلك ! إلى متى تنخدع ، وعندك أنك خادع ؟ وإلى متى تظن أنك رابح ، وأنت خاسر ؟ وإلى متى تدّعي ، وأنت منّفيّ ؟ وإلى متى تحتاج ، وأنت مكفى ؟ وإلى متى تبدى القلق ، وأنت غنى ؟ وإلى متى تهبط ، وأنت عَلَى ؟ ما أعجب أمر تراه بعينك ، ألهاك عن أمر لا تراه بعقلك . الحمار أيضاً يرى بعينه ولا يرى بغيرها . أفأنت كالحمار فتعذر ؟ فإن لم تكن حماراً ، فلِمَ تتشبُّه به ؟ وإن كنت ، فلِمَ تدّعى فضلًا عليه ؟ وإذا لم تكن حماراً بظاهر خِلْقك وصبْغتك ، فلا تكُنْه أيضاً بباطن نيتك وجَلِّيتك . قد والله فَسَدْتَ فساداً لا أرجوك معه لفلاح ، ولذلك ما أدرى بأيّ لسان أحاورك ، وبأي خُلُق أجاورك ، وفي أي حقيقةٍ أشاوِرُك ، ويأي شيء أداورك ؟ شُرك كُفران ، ولفظك بُهْنان ، وسرُورك طغيان ، وحزنك عِصيان ، وغناك مرح ويَطَر، وفقرك ترح وضجر، وشِبَعُك كظَّة (١) وتُخمة، وجُوعك قنوط وتُهَمه ، وغُزْوك رياء وسُمْعة ، وحَجُّك حيلة وخُدْعة ، وأحوالك كلها بَهْرَجٌ وزُيفَ ، وأنت لا تحاسب نفسك عليها: هَلُمُّ ، ولا: بِلَم وكيف ا هـ.

مأسعد من كان في صدره وديعة الله بالإيمان فحفظها حتى لا يسلبها منه أحد! أتدرى ما هذه الوديعة ؟

هى والله وديعة رفيعة هى التى سبقت لك منه وأنت بَدَدُ<sup>(٢)</sup> فى التراب لم تجمعك بَعْدُ الصورةُ ، ولم يقع عليك اسم ، ولم تُعْرَف لك عَينْ ، ولم يَدُلُّ عليك خبر ، ولا يحويك<sup>(٢)</sup> مكان ، ولم يَصْفِك عِيان ، ولم يُحِطْك بيان ، ولم يأت عليك أوان . أنت فى ملكوت غيب الله ثابتُ فى علم الله ، عُطُلُّ (٤) من كل شىء إلا من مشيئة

<sup>(</sup>١) الكفلة (بالكسر): البطنة.

<sup>(</sup>۲) أي متفرق.

<sup>(</sup>٣) من: يحوَّك .

<sup>(</sup>t) غُطُّل (بَضْمتين) متجرد ، عار عن ـ

١٩٠ 🗀 خلاصة التوحيدي 🗆

الله . تُرشَّح لمعرفته ، وتُلحظ في صفوته ، وتُؤَهِّل لدعوته . فما أسعدك أيها العبد العهد العناية القديمة من ربك الكريم الذي نظر لك قبل أن تنظر ننفسك ، وأيدك بما لم تهتد إليه همتك ، حتى إذا نَشر مَطْرِيَّك ورتَقَ مُفتَقك ، وجمع مفترقك ، وقوّم مُناقَك الله وسوِّى مُعْوَجُك وفتح عينك ، وطرح شعاعها على ملكوته التي جعلها قبائة بصرك ، وسوِّى مُعْوَجُك وفتح عينك ، وطرح شعاعها على ملكوته التي جعلها قبائة بصرك ، وعرفك نفسك ، ودعاك باسمك ، وشهرك بحكمته فيك ، وأظهر قدرته عليك ، وعجب غيرك منك ، ولاطفك ولطف لك ، وبين لك مكانتك إذا أطعت ، ومهانتك إذا عصيت . وبُبت على شهواتك فتناولتها ، وعلى لذّاتك فانهمكت فيها ، وعلى معاصيك (لمن هذا حديثه معك) فركبت سنامها ، ولم تفكر فنيما خلفها وأمامها . ولما قبل لك : أتن الله ! أخذتك العِزّة بالإثم ، وبُؤْت فيما فيك من تعم الله عليك تَهُرُّ على ناصحك ، وتهزأ بالمشفق عليك ، وتُحاجُه بالجهالة ، وتقابله بالكبرياء والمَخِيلة (٢٠ عندى لمن المسرفين ، بل من المجرمين ، بل من المعرمين ، بل من المعرمين ، بل من الفاسقين ، بل من المطرودين ، بل ممن قد تعرض لأن يسلبه من الظالمين ، بل من الفاسقين ، بل من المطرودين ، بل ممن قد تعرض لأن يسلبه من الظالمين ، بل من الفاسقين ، بل من المطرودين ، بل ممن قد تعرض لأن يسلبه من الظالمين ، ويجعل النار مأواه ، حتى يصير عبرة لمن وراه (٢٠) اهـ .

يا هذا! أَحَجَرُ أنتَ؟ فما أقسى قلبك! وما أذهبك فيما يغضب عليك ربك! أبينك وبين نفسك يَرَةُ(°) أو كيد؟ هل يفعل الإنسان العاقل بَعدُوه ما تفعله أنت بروحك؟ لا ينفعك وعظ وإن كان شافياً ، ولا ينجَمُ فيك نُصْحُ (°) وإن كان كافياً! اللهم تفضل علينا بعفوك إن لم نستحق رضاك.

ياذا الجلال والإكرام.

<sup>(</sup>١) العنادُ : المعوج .

<sup>(</sup>٢) هرّ الكلُّ : نيح وكشّر عن انيابه .

<sup>(</sup>٣) الكبرياء .

<sup>(1)</sup> أي وراءه ، يتبع سيرته .

<sup>(</sup>٥) تِزَة : قار .

<sup>(</sup>٦) ص: نصحاً.

# لماذا أحرقت كتبي

كان أبو حيان التوحيدي قد أحرق في أزمة غضبية كتبه و لقلة جدواها ، وضنا بها على من لا يعرف قدرها بعد موته و على حد قوله ، فكتب إليه القاضي أبو سهل على بن محمد يلومه على فعلته فأجابه أبو حيان برسالة عاطفية مسوعاً فيها إقدامه على حدة كته

على حرق كتبه اعتمدنا على الطبعة الصادرة في دمشق بتحقيق د. ابراهيم الكيلاني

## نص الرسالة بسم الله الرحين الرحيم

( . . حَرسَك الله أَيُها الشيخ مِنْ سُوءِ ظنى بمودتك ، وطُول جفائِك ، وأعاذنى من مكافأتك على ذلك ، وأجارنا جميعاً مِمَّا يُسَوِّدُ وَجْهَ عَهْدٍ إِنْ رَعبناهُ كُنَّا مُسْتَأْنسين به ، وإِنْ أَهملناهُ كُنَّا مستوحشينَ من أجلهِ ، وأدامَ الله نعمته عندك ، وجَعَلنَى على الحالاتِ كُلِّها فداك .

وافانى كتابُكَ غَيْرَ مِحتَّسَ ولا مُتَوقع ، على ظمأ بَرَّح بى إليه ، وشكرتُ الله تعالى على النعمة به على ، وسألته المزيد من أمثاله ، الذى وصفتُ فيه بعد ذكر الشُوق إلى ، والصباية نحوى ما نال قلبكَ ، والتهبَ فى صدرك من الخبر الذى نَمىَ إليكَ فيما كان منى من إحراقٍ كتبى النفيسة بالناز وغسلها بالماء ، فعجتُ من انزواء وَجْهِ العُذْر عنك فى ذلك ، كأنك لم تقرأ قولة جلَّ وعزِّ : (كُلُّ شيءِ هالِكُ إلا وَجْهه وَجْهِ العُذْر عنك فى ذلك ، كأنك لم تقرأ قولة جلَّ وعزِّ : (كُلُّ مَنْ عَلَيْها فانِ (٢) له المُحكمُ وإليه تُرْجَعُون (١) وكأنك لم تأبه (٢) لقوله تعالى : (كُلُّ مَنْ عَلَيْها فانِ (٢) وكأنك لم تعلم أنه لا ثبات لشيء من الدُّنيا وإن كان شريف الجوهر ، كريم العُنصُر ، مادام مُقلبًا بيدِ الليل والنهار ، معروضاً على أحداثِ الدَّهر وتعاود الأيام : ثُمَّ إنى أقول ، إنْ كان ـ ايدُك الله ـ قد نَقَبَ خُفُك ما سمعت ، فقد أدمى أظلى (١) ما فعلت ، أقول ، إنْ كان ـ ايدُك الله عز وجَلَّ فيه أيمن عليك ذلك ، فما انبربتُ له ، ولا آجتراتُ عليه حتى استخرتُ الله عزَّ وجَلَّ فيه أيما وليالى حتى أوحى إلى فى المنام بما بَعثَ راقِدَ العَرْم ، واجَدًّ فاترَ النيَّة ، وأحيا ميّتَ الرأى ، وحَثَّ على تَنْفيذ ما وَقَع فى الرَّوْع ، وتربَّع فى الخاطر ؛ وأنا أجودُ ميّتَ الرأى ، وحَثَّ على تَنْفيذ ما وَقَع فى الرَّوْع ، وتربَّع فى الخاطر ؛ وأنا أجودُ منى ؛ وتَعْرف صُنْم الله تعالى فى تُنْيه لى .

إِنَّ العِلْمُ ـ حاطَكَ الله ـ يُرادُ للعَمَل ، كما أَنَّ العَمَلَ يُرادُ للنَّجاةِ ؛ فإذا كانَ العَمَلُ قاصراً عن العِلْم ، كان العِلْمُ كَلَّا على العالم ، وأنا أعوذُ بالله من عِلْم عادَ كَلَّا ، وأورَثَ ذُلًا ، وصَارَ في رَقَبةِ صاحبه غُلًا .

<sup>(</sup>١) القرآن الكريم: ٢٨ ... ٨٨ سورة القصيص .

<sup>(</sup>٢) تابه : تكثرت .

<sup>(</sup>٣) القرآن الكريم: ٥٥ ـ ٣٦ سورة الرحمن .

<sup>(</sup>١) الأقلل: بأمان الأمبيع.

١٩٤□ خلاصة التوحيدي 🗆

ثم آعلم - عَلَمكَ الله الخير - أنَّ هذه الكُتُب حَوَثُ مِنْ أصنافِ العلم - سرَّه وعلانيته ، فأما ما كان سراً فلم أجِدُ له من يتحلَّى بحقيقته راغِباً ، وأمَّا ما كان علانية فلم أصِب مَن يحرص عليه طالباً ، على أنى جمعتُ أكثرها للناس ، ولطلبِ المثالَة منهم ، وَلِعَقْد الرياسة بينهم ولِمد الجاه عندهم ، فَحُرِمْتُ ذلك كُلُه ، ولاشَكُ فى حُسن ما آختاره الله لى ، وناطهُ بناصيتى ، وربطهُ بأمرى ، وكرِهْتُ مع هذا وغيره أن تكونَ حجَّة على لا لى .

وممًّا شَحَدَ العَزْمَ على ذلك ، ورفَعَ الحجابَ عنهُ انى فَقَدْت ولداً نجياً ، وصديقاً حبيباً ، وصاديقاً حبيباً ، وصاحباً قريباً وتابعاً أديباً ، ورئيساً مُنيباً فشقَّ على أنْ أَدَعَها لقوم بتلاعبونَ بِها ، وَيُشْمتُونَ بسَهْوى وغلطى إذا تصفُحوها ، ويَشْمتُونَ بسَهْوى وغلطى إذا تصفُحوها ، ويَشْمتُونَ بسَهْوى وغلطى إذا تصفُحوها ، ويَتَراءَوْنَ نقصى وعَيْبى من أَجْلها .

فإن قلت: ولم يسمّهم يسُوء الظّن ، وتُقرَّعُ جماعتهم بهذاالعيب ؟ فجوابي لك أن عياني منهم في الحياة هو الذي يُحقِقُ ظُنى بهم بعد الممات ، وكيف أتركها لاناس جاورتهم عشرين سنة فَمَا صَحَّ من أحدهم وداد ؟ ولا ظَهَرَ لى من إنسان منهم جفاظ ، ولقد آضطررت بَيْنَهُم بعد الشّهرة والمعرقة في أوقات كثيرة إلى أكل الخُضر في الصّحراء وإلى التكّفف الفاضح عند الخاصة والعامة ، وإلى بيع الدين والمُروءة ، وإلى تَعاطى الرِّياء بالسُمعة والنّفاق ، وإلى مآلا يَحْسَنُ بالحر أن يَرْسِمهُ بالقَلَم ، ويَطرَح في قلب صاحبه الألم ، وأحوالُ الزَّمانِ بادية لعينك ، بارزة يَيْنَ مسائك وصباحك ، وليس ما قلته بِخافٍ عليك ، مع معرفتك وفطنتك وشلة تتبيك وتفرَّغك ، وما كان يجب أن ترتاب في صواب ما فعلته واتيته بما قلَّمتُه ووصفته ، وبما أمسكت عنه وطويته ، إمّا هَرَباً من التطويل ، وامّا خوفاً من القال والقيل ، وبَعْد وبما أمل في حياة لذيذة ؟ أو رَجَاءً لحال جديدة ؟ ألسَّتُ من زُمرة من قال القائل فيهم : أمل في حياة لذيذة ؟ أو رَجَاءً لحال جديدة ؟ ألسَّتُ من زُمرة من قال القائل فيهم : نسروح ونغدو كسل يسوم وليلة وعمَّا قليل لانسروم ولا نغيدو

وكما قال الآخر:

تَفَــوَّقُتُ دَرَّاتِ الصَّبِـا في ظــلالــهِ إلى أنْ أتــانى بــالـفـطام مَشِيبُ وهذا البيتُ لُلوردِ الجَمْدي وتمامُهُ يضيق عنه هذا المكان ، والله يا سيدي لَوْ لَمْ أَتَّعِظْ إِلا بِمِن فَقِدَتُهُ مِن الإِخوان والأَخْدَان في هذا الصَّقْع مِن الغُرباء والأَدباء والأَحبَّاء لَكَفَى ، فَكَيْفَ بِمِن كانت العين تَقَرَّ بهم ، والنفس ، تستنير بُقربهم فَقَدْتُهم بالعراق والحجاز والجَبَل والرِّى ، وما وَالَى هذه المواضع ، وتَواتَر إلى نَعْيُهُم ، واستدَّتِ الواعية بهم فهل أنا إلا من عُنصرهم ؟ وهل لى مَحيد عن مصيرهم ؟ أسألُ الله تعالى ربَّ الأولين أن يجعل آعترافي بما أعرفه موصولاً بنزوعي عما أقترفه ، إنه قريب مُجيب .

وَيَعْدُ ، فلى فى احراقِ هذه الكُتُبِ أسوةُ بأَثمةٍ يُقتدى بهم ، ويُؤخذ بِهَدْيهم ، ويُؤخذ بِهَدْيهم ، ويُعْشَى إلى نارهم ، منهم : أبو عمر بن العَلاءَ (١) ، وكان من كبار العلماء مع زهدٍ ظاهرٍ وورع معروفٍ ، دَفَنَ كتبة في بطن الأرض فلم يوجد لها أثر . وهذا داود الطائى (١) وكان من خِيار عباد الله زُهداً وفقها وعِبَادَة ، وَيُقال له تاجُ الأمة ، طَرَحَ كتبه في البحر وقال يُناجيها : نِعْمَ الدليلُ كُنْتِ ، والوقوف مع الدليل بعد الوصول عناءً وذُهولٌ ، وبلاءً وخُمولٌ .

وهذا يُوسُف بن أسباط (٣) : حَمَل كتبه إلى غار في جَبَل وَطَرَحه فيه وسدَّ بابه ، فلما عُوتب على ذلك قال : دلَّنا العلمُ في الأول ثم كاد يُضِلَّنا في الثاني ، فهجرناه لوجه من وَصَلْنَاهُ ، وكرهناه من أجل ما أردْناه .

وهذا أبو سَليمان الدُّاراني(١): جَمَع كتبه في تَنُّورِ وَسَجَرِهَا بالنار ثم قال ؛ والله ما أُحرقُتكِ حتى كِدُت أحترقُ بكِ! وهذا سُفيان الثُّورْي مزَّقَ ألف جزءٍ وطيَّرها في

<sup>(</sup>۱) أبو عمرو زبَّان بن عمَّار التميمي المازني البصري أحد أثمة العربية وأحدالقراء السبعة قال أبن خلكان :
• كان أعلم النفس بالقرآن الكريم والعربية والشعر ، وهو في الطبقة الرابعة من على بن أبي طالب ، وقال الزبيدي ، كان أوسع علماً بكلام العرب ولغاتها وغربيها من عبدات بن أبي أسحاق ، وكان من جِلَّة القراء والموثوق بهم ، وفيه قال الفرزنق مادها :

مازاست اغلسق ابسوابسا وافتحسها حتسى اتيست ابسا عمسر بسن عسار وقال صححب الوفيات : وقال ابو عبيدة : كان ابو عمرو (علم الناس بالقراءات والعربية وايام العرب ، وكان دفاتره ملء بيت إلى السقف ثم تنسك فاحرقها ، توفي ابو عمرو سنة ١٥٤ هـ. أو ٥٧ أو ٥٩ هـ. (٢) لبو سليمان داود بن نصير الطائي الكوفي صوفي ، شغل نفسه بالعلم ودرس الفقه ثم اختار العزلة والانقراد والخلوة والعبادة واجتهد فيها إلى اخر عمره ، قدم في لبلم المهدى ثم عاد إلى الكوفة وبها كانت وفاته سنة ١٦٠ هـ وكان محارب بن دثار يقول . ، لو كان داود في الامم الماضية لقص الله تعالى شيئا من خيره ، .

<sup>(</sup>٣) يوسف بن اسباط الشيباني لحد الزهاد الواعظين قال البخاري : • كان قد دفن كتبه ، فكان لا يجيء بحديثه كما ينيغي .

<sup>(</sup>٤) أبو سليمان عبدالرحمن بن احمد بن عطية العنسي الداراني الزاهد المشهور من أهل داريا احدى قرى دمشق ، كان متصوفا ، من جلة السادات وأرباب الجد في المجاهدات ۽ ، توفي سنة ٢١٥ هـ .

۱۹۲ 🗀 خلاصة التوهيدي 🗀 '

الريح وقال :

لَيتَ يدى قُطِعَتْ من ها هُنا ، بل مِنْ ها هُنا ولم أكتب حرفاً !

وهذا شيخنا أبو سعيد السيرافي (١٠ سيَّدُ العلماء قال لولده محمد : قد تركتُ لك هذه الكتب تكسبُ بها خير الأجل ، فإذا رأيتها تخونُك فاجعلها طُعمةً للنار ، وماذا أَقُولُ وَسَامِعِي يُصَدِّقُ أَنَّ زَمَاناً أَخْوَجَ مِثْلَى إلى مَا بَلَغَكَ ، لَزَمَانٌ تَدْمَمُ له العينُ حزناً وأُسىُ ، ويُتقطمُ عليه القلب غيظاً وجوىٌ ، وَضَنَّى وشَجَىٌ ، وما يصنع بما كانَ وحدثَ وبانَ ، إِنِ احتِجْتُ إلى العلم في خاصَّةِ نفسى فقليلٌ ، والله تعالى شافٍ كافٍ ، وإن احتجْتُ إليه للناس ففي الصدر منه ما يَملُّ القِرطاس بعْدَ القرطاس ؛ إني أَن تَفْنَى الأَنفاسُ بعد الأنفاس ( ذَلِكَ مِنْ فَضْل الله عَلَيْنَا وعلى النَّاس ولكنُّ أكثرَ النَّاسَ لا يعلمون (٢٠) فَلِمَ تُعْنِّي عيني ـ أيدك الله ـ بعد هذا بالجبْر والورق والجلد والقراءة والمقابلة والتصحيح ، وبالسُّواد والبياض ، وهل أدرك السلفُ الصالح في الدين الدرجات العُلمي إلاّ بالعمل الصالح ، وإخلاص المُعْتَقَد ، والزُّهد الغالب في كُلِّ ما راقَ من الدنيا وخدع بالزَّبْرج (٣) وهوى بصاحبه إلى الهُبُوطُ ؟ وَهَل وَصَلْ الحكُماء القدماء إلى السعادة العنظمي إلا بالاقتصاد في السَّعي، وإلَّا بالـرضا بالمَيْسور ، وإلَّا ببذل ما فَضَل عن الحاجة للسائل والمحروم ؟ فأينَ يُذهَبُ بنا وعلى أَى باب نحطُّ رِحالنا ؟ وهل جامعُ الكتب إلَّا كجامع الفضة والذهب ؟ وهل المنهُومُ بِهَا إِلَّا كَالْحَرِيصِ الْجَشْعِ عَلَيْهِما ؟ وَهُلِ الْمُغْرِمِ بِحَبُّهَا إِلَّا كَمَكَاثَرِهِما ؟ هَيْهَات الرحيلُ والله قريب، والتُّواءُ قليل، والمضَّجَعُ مُفِضٍّ (٤) والمقام مُمِضٍّ (٥) والطريقُ مَخوفٌ ، والمعينُ ضعيفٌ ، والاغترارُ غالب ، والله من وراء هذا كلِّهِ طالب ، نسألُ الله تعالى رحمةً يُظلُّنا جَناحها ، ويُسهِّل علينا في هذه العاجلة غدوَّها ورواحها ؛

<sup>(</sup>۱) أبو سعيد الحسن بن عبدات المزرباني السبرافي النحوى القاضى الفقيه كان يدرس في بغداد القرآن وعلومه وكان عفيفا متقشفا وهو استاذ أبي حيان التوحيدي الذي قال عنه : « شيخنا أبو سعيد السيرافي هو اليوم عالم العالم ، وشيخ الدنيا ، ومقنع أهل الأرض ، توفي السيرافي سنة ٣٦٨ هـ.

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف ۱۲ ـ ۳۸.

<sup>(</sup>٣) زُبُرَجَ الشيء حسنه وزينه ، الزبرج : الزينة من وشي أو نحوه ،

 <sup>(1)</sup> قضَّ واقضُ المكان أو الطعامُ : صار فيه القضض أى صغار الحصى ، واقضُ المضجع : خشن ويقال :
 أقضُ أند مضجعه . خشنُه .

<sup>(</sup>ه) المضَّه . الله وممض : مؤلم .

فالويْل كلَّ الويلِ لمن بعُدَ عن رحمته بعد أن حَصَل تحت قَدرَه فهذا هذا ، ثم إنّى الله الله ما أردت أن أجيبك عن كتابك لطول جفائك ، وشدة التوائك عَمَّن لم يزل على رأيك مجتهداً ، وفي محبّتك على قربك ونأيك ، مع ما أجده من إنكسار النشاط ، وانطواء الانبساط ، لتعاود العلل عَلَيَّ ، وتخاذل الأعضاء منى فقد كلَّ البصر ، وانعقد اللسانُ ، وجَمد الحاطر ، وذهب البيانُ ، ومَلكَ الوسواس ، وغلب الباسُ من جميع الناس ، ولكني حَرَسْتُ منك ما أضعته منّى ، وَوَقَيْتُ لك بما لم تَفِ به لي ، ويَعزَّ على أن يكونَ لي الفَضُل عليك ، أو أخرز المزية دونك ، وما حَدَانى على مكاتبتك إلا ما أتَمثّلُهُ من تشوَّقك إلى ، وحَشَد عليك جَزْعك والأول يقول : بَلَغَك قد بَدَّد فكرك وأعظم تعجَّبَكَ ، وحَشَد عليك جَزْعك والأول يقول :

وَقَدْ يَحْزَعُ الْحرءُ الحليدُ ويَسْتَلَى عنزيسمةً الدهسرِ تناشيسةُ الدهسرِ تناشيسةُ الدهسرِ تناشيسةُ الدهسرِ تعاوِدُهُ الأيمامَ فيسما يستوءُ به

فَسِسَقُويَ على أُمرٍ ويسضعُف على أمرٍ ويسضعُف عن أمرٍ على أيةً على أنى لَوْ عَلِمتَ في أي حالٍ غَلَب على ما فعلته ، وعند أي مرض ؛ وعلى أيةً عُسرةٍ وفاقةٍ لعرفتَ مِنْ عُدري أضعاف ما أبديته ، واحتججت لي بأكثر مما نشرتُه وطريته ، وإذا أنعمت النظر تيقنت أن لله جَلَّ وعَزَّ في خَلْقِهِ أحكاماً لا يِعَازُ (١) عليها ولا يغالبُ فيها ، لأنه لا يُبلّغ كنهها ، ولا يُعرف قابها ، ولا يُقرع بأبها ، وهو تعالى أملك لنواصينا ، واطلع على أدانينا وأقاصينا ، له الخلق والأمر ، وبيده الكسر والجبر ، وعلينا الصمت والصبر ، إلى أن يوارينا اللحد والقبر والسلام . إن سرَّكَ حعلني الله فداك أن تواصلني بخبرك ، وتعرفني مَقرَّ خطابي هذا من نفسك قافعل ، فاني لا أدع جوابك إلى أن يقضي الله تعالى تلاقياً يَسُرُّ النفس ؛ ويُذكّرُ حديثنا بالأمس ؛ أو بقراق نصير به إلى الرَّمس ؛ ونفقدُ معه رؤيةَ هذه ويُذكّرُ حديثنا بالأمس ؛ أو بقراق نصير به إلى الرَّمس ؛ ونفقدُ معه رؤية هذه الشمس ، والسلامُ عليك خاصاً بحق الصفاء الذي بيني وبينك ؛ وعلى جميع إخوانك عاماً بحق الوفاء الذي يجب على وعليك والسلام .

 <sup>(</sup>١) عارَّه مُعَارَّةُ: عارضه في العِزَّة .
 ١٩٨ تَ خَلاَصة التوحيدي تَ

# 🗆 معتسويسات النكتساب

| (  | ( ص۳   | سمقدمة             |
|----|--------|--------------------|
| (  | ( ص١٧  | -البصائروالذخائر   |
| (  | ( ص ۲۹ | ـ الصداقة والصديق  |
| (  | ( ص۶۷  | سمقالب الوزيزين    |
| (` | ( ص ۱۷ | -الامتاع والمؤانسة |
| (  | (ص۱۰۰  | سالهو امل والشواعل |
| (  | ( ص۱۹۳ | ـالقابسات          |
|    |        | ـ الاشارات الالهية |
| (  | ( ص۱۹۳ | سلاذا احرقت كتمي ؟ |

رقم الاسداع ۹٥/٩٢٣٠ الترقيم الدولى I - S.B.N. 977 - 08 - 0259

# خلاصة التوحيدي

على بن محمد بن العباس أبو حيان التوحيدي ، إمام النثر العربي ، المجدد ، المؤصل ، ناصع الموهبة . عميق المعاناة ، وأعظم من عبر عن غربة الإنسان . حياة عاصفة ، وظروف شاقة يتحداها بموهبته الفذة . تناقض صعب بين الأديب المدرك لقيمة ذاته ، وسبل تأمين العيش التي يجب أن يسلكها، تناقض أوصله إلى حرق كتبه في مشهد رهيب ، ما وصلنا منها قليل . وما تم تحقيقه وطبعه أصبح في ندرة المخطوطات. ومع احتفال مصر بالذكرى الألفية للتوحيدي يقدم المجلس الأعلى للثقافة هذه المختارات من أعماله . أعدها الأديب الروائي جمال الغيطاني بعد معايشة نثر التوحيدي سنوات طويلة . الاتعرف المختارات بآثار التوحيدي فقط ولكنها تقدم رؤية فريدة تضفى أبعادا جديدة على نثر التوحيدي وابداعه ، تجعله ميسرا . متاحاً للكافة ، هذا النثر الرائع ، الجميل ، المكتوب منذ ألف عام ، والذي يبدو كأنه كُتب اليوم ، وهكذا سيُقرأ بعد مئات الأعوام . تلك نصوص تتجاوز الأزمنة والأمكنة وتستقر في أعمق نقاط الوجدان الإنساني .

To: www.al-mostafa.com